

رَفْعُ بعبر (لرَّحِمْ الْهُجِّرِيِّ (الْمِيْلِيْر) (الْفِرُوفَ مِرِس (الْمِيلِيْر) (الْفِرُوف مِرِس

رَفْعُ معِس (لرَّحِمْ الْهُجِّنِّ يُّ (سِيكنر) (الْجُرُّ (الْفِرُو وَكُرِسَ (سِيكنر) (الْجُرُّ (الْفِرُو وَكُرِسَ

الزنعير البنوسين الزنعير البنوسين



انطبعَة الثالِثَة 1270هـ - ٢٠٠٤ م

حقوق الطبع محفوظة للمؤلف إلا من أراد طبعه لتوزيعه مجاناً بعد مراجعة مؤسسة الشيخ محمد بن صالح العثيمين الخيرية

المملكة العربية السعودية – عنيزة منيزة ١٩٢٩ ماتف ١٩٢٩٤٠٠٩ – ١٩٣٦٤٢٠٠٩ والمستف WWW.binothaimeen.com info@binothaimeen.com

دار الثريا للنشر والتوزيع فاكس ٤٠٢٢٦١٥ ص.ب ٩٤٣٨ الرياض ١١٤١٣ بريد الكتروني darthurayya@hotmail.com



رَفْحُ معبر (لاَرَجِلِ (الْنَجَرِيِّ (أَسِكْنَهُ (لاَنْهِرُهُ (الْنِوْدِي كِسِ

سُلَة مُولِّفاَت نَضْلَة النِّنج ٥٥

# 

لفَصَيُّلَةُ الشَّيْخُ العَلَامَةُ مِعِمَّرِينَ العَيْمِينَ مِعْمَرِينَ العَيْمِينَ العَيْمِينَ العَيْمِينَ العَيْمِينَ عَفَرَاللَّهُ لَهُ ولوالدَّبُ وَلِلمُسُلِمِينَ عَفَرَاللَّهُ لَهُ ولوالدَّبُ وَلِلمُسُلِمِينَ

علب بانهات مؤسّسة إلشيخ مجمّل بصسّالح الثيثين انخسيريّة

دار الثريا للنشر

الله المنظمة ا

رَفْعُ عِب (لرَّحِنْ (الْنَجْنِّ يِّ (سِلْنَهُ لائِيْرُ (الِفِرُو وَكِيرِس (سِلِنَهُ لائِيْرُ (الِفِرُو وَكِيرِس

### بِنْ اللَّهِ النَّهِ النَّمْنِ الرَّحِيدِ إِنَّهِ الرَّحِيدِ اللَّهِ الرَّحِيدِ إِنَّهِ الرَّحِيدِ إِنَّهِ

### المقدمة

إن الحمد لله نحمده ونستعينه ونستغفره، ونعوذ بالله من شرور أنفسنا ومن سيئات أعمالنا، من يهده الله فلا مضل له، ومن يضلل فلا هادي له، وأشهد أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له، وأشهد أن محمداً عبده ورسوله، صلى الله عليه وعلى آله وأصحابه ومن تبعهم بإحسان إلى يوم الدين، وسلم تسليماً كثيراً:

### أما بعد:

فإن من توفيق الله ـ وله الحمد والشكر ـ أن يسر لفضيلة شيخنا ـ رحمه الله تعالى ـ شرح «الأربعين النووية» للحافظ محيي الدين أبي زكريا يحيي بن شرف النووي المتوفى عام ٦٧٦هـ - رحمه الله تعالى -، وذلك في الدورة العلمية التي عقدها ـ رحمه الله تعالى ـ بالجامع الكبير في مدينة عنيزة في صيف العام الهجري ١٤٢١هـ .

وقد عهدت مؤسسة الشيخ محمد بن صالح العثيمين الخيرية إلى الشيخ فؤاد بن بشر الجهني بالعمل لإعداد هذا الكتاب للنشر، وإلى الشيخ عبد العزيز ابن ناصر السليمان بعزو أحاديثه، فجزاهما الله خيراً.

نسأل الله تعالى أن يجعل هذا العمل خالصاً لوجهه الكريم، نافعاً

لعباده، وأن يجزي فضيلة شيخنا عن الإسلام والمسلمين خير الجزاء، ويضاعف له المثوبة والأجر، ويعلى درجته في المهديين، إنه سميع قريب.

وصلى الله وسلم وبارك على نبينا محمد وعلى آله وأصحابه والتابعين لهم بإحسان إلى يوم الدين.

> اللجنة العلمية في مؤسسة الشيخ محمد بن صالح العيثمين الخيرية ١/٦/٤٢٤هـ

### مقدمة الشارح

إن الحمد لله نحمده ونستعينه ونستغفره، ونعوذ بالله من شرور أنفسنا، وسيئات أعمالنا، من يهده الله فلا مضل له، ومن يضلل فلا هادي له، وأشهد أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له، وأشهد أن محمداً عبده ورسوله صلى الله عليه وعلى آله وصحبه وسلم تسليماً كثيراً.

أما بعد:

فإن الحافظ النووي: \_ رحمه الله \_ من أصحاب الشافعي المعتبرة أقوالهم، ومن أشد الشّافعية حرصاً على التأليف، فقد ألّف في فنونٍ شتّى، في الحديث وعلومه، وألّف في علم اللغة كتاب «تهذيب الأسماء واللغات»، وهو في الحقيقة من أعلم الناس، والظاهر - والله أعلم - أنه من أخلص الناس في التأليف، لأن تأليفاته - رحمه الله - انتشرت في العالم الإسلامي، فلا تكاد تجد مسجداً إلا ويقرأ فيه كتاب (رياض الصالحين)، وكتبه مشهورة مبثوثة في العالم مما يدل على صحة نيته، فإن قبول الناس للمؤلفات من الأدلة على إخلاص النية.

وهو ـ رحمه الله ـ مجتهد، والمجتهد يخطىء ويصيب، وقد أخطأ ـ رحمه الله ـ في مسائل الأسماء والصفات، فكان يؤول فيها لكنه لا ينكرها، فمثلاً: (استوى على العرش) يقول أهل التأويل معناها: استولى على العرش، لكن لا ينكرون: (استوى) لأنهم لو أنكروا الاستواء تكذيباً لكفروا، فهم يصدقون به، ولكن يحرفونه (١).

<sup>(</sup>١) انظر: مجموع فتاوى ورسائل فضيلة الشيخ - رحمه الله - ١٧٦/١.

ومثلُ هذه المسائل التي وقع منه ـ رحمه الله ـ خطأ في تأويل بعض نصوص الصفات إنه لمغمور بما له من فضائل ومنافع جمّة، ولا نظن أن ما وقع منه إلا صادر عن اجتهاد وتأويل سائغ ـ ولو في رأيه ـ وأرجو أن يكون من الخطأ المغفور، وأن يكون ما قدّمه من الخير والنّفع من السعي المشكور، وأن يصدق عليه قول الله تعالى: ﴿ إِنَّ ٱلْحَسَنَتِ يُذَهِبُنَ ٱلسَّيِّ السَّيِّ [هود: ١١٤](١).

ولقد ضلَّ قومٌ من الخلف الخالفين الذين أخذوا يسبونه سباً عظيماً حتى بلغني أن بعضهم قال: يجب أن يحرق شرح النووي على صحيح مسلم، نسأل الله العافية.

فالنووي نشهد له فيما نعلم من حاله بالصلاح، وأنه مجتهد، وأن كل مجتهد يصيب وقد يخطى، إن أخطأ فله أجر واحد، وإن أصاب فله أجران. وقد ألف مؤلفات كثيرة من أحسنها هذا الكتاب: «الأربعون النووية»، وهي ليست أربعين، بل هي اثنان وأربعون، لكن العرب يحذفون الكسر في الأعداد فيقولون: أربعون. وإن زاد واحداً أو اثنين، أو نقص واحداً أو اثنين.

وهذه الأربعون ينبغي لطالب العلم أن يحفظها، لأنها منتخبة من أحاديث عديدة. وفي أبواب متفرقة، بخلاف غيرها من المؤلفات فلو نظرنا إلى عمدة الأحكام لوجدناها منتخبة؛ لكنها في باب واحد وهو باب الفقه، أما الأربعون النووية فهي في أبواب متفرقة متنوعة. ونحن نستعين بالله تعالى في التعليق عليها. والله الموقق.

\* \* \*

<sup>(</sup>١) انظر: كتاب العلم لفضيلة الشيخ - رحمه الله - ص ١٩٩.

## الحديث الأول

عَنْ أَمِيرِ المُؤَمِنينَ أَبِي حَفْصِ عُمَرَ بْنِ الخَطَّابِ رَضِيَ اللهُ تعالى عنهُ قَالَ: سَمِعْتُ رَسُولَ اللهِ عَلَيْ يَقُولُ: ﴿إِنَّمَا الأَعْمَالُ بِالنَيَّاتِ، وَإِنَّمَا لِكُلِّ امْرِيءٍ مَا نَوَى، فَمَنْ كَانَتْ هِجْرَتُهُ إلى اللهِ وَرَسُولُه، وَمَنْ كَانَتْ هِجْرَتُهُ لِكُنْيًا يُصِيبُهَا، أَو امْرأَةٍ يَنكِحُهَا، فَهِجْرَتُهُ إلى مَا هَاجَرَ إِلَيْهِ (١).

رواه إماما المحدثين أبو عبد الله محمد بن إسماعيل بن إبراهيم بن المغيرة بن بَرْدِزْبَهُ البخاري، وأبو الحسين مسلم بن الحجّاج بن مسلم القشيري النيسابوري، في صحيحيهما اللّذين هما أصح الكتب المصنفة.

## الشرح

"عَنْ أُمِيرِ المُؤمِنينَ" وهو أبو حفص عمر بن الخطاب رضي الله عنه، آلت إليه الخلافة بتعيين أبي بكر الصديق رضي الله عنه له، فهو حسنة من حسنات أبي بكر، ونصبه في الخلافة شرعي، لأن الذي عينه أبو بكر، وأبو بكر تعين بمبايعة الصحابة له في السقيفة، فخلافته شرعية كخلافة أبي بكر، ولقد أحسن أبو بكر اختياراً حيث احتار عمر بن الخطاب رضي الله عنه.

وفي قوله «سَمِعْتُ» دليل على أنه أخذه من النبي ﷺ بلا واسطة.

<sup>(</sup>۱) رواه البخاري، كتاب بدء الوحي، باب كيف كان بدء الوحي إلى رسول الله على حديث (۱)، ومسلم، كتاب الإمارة، باب قوله على إنما الأعمال بالنية وأنه يدخل فيه الغزو وغيره من الأعمال، حديث (۱۹۰۷) (۱۵۰).

والعجب أن هذا الحديث لم يروه عن رسول الله على الله عمر رضي الله عنه مع أهميته، لكن له شواهد في القرآن والسنة. ففي القرآن يقول الله تعالى: ﴿ وَمَا تُنفِقُونَ وَلَه تعالى: ﴿ وَمَا تُنفِقُونَ وَالْمَا اللهِ وَاللهِ وَاللهِ وَاللهِ وَاللهِ وَمَا اللهِ وَاللهِ وَاللهُ وَاللهِ وَاللهِ وَاللهِ وَاللهُ وَاللهِ وَالل

قوله ﷺ «إِنَّمَا الأَعْمَالُ بِالنِّيَاتِ وَإِنَّمَا لِكُلِّ امْرِىءٍ مَا نَوَى» لهذه الجملة من حيث البحث جهتان: نتكلم أولاً على ما فيها من البلاغة:

فقوله: «إِنَّمَا الأَعْمَالُ بِالنِّيَّاتِ» فيه من أوجه البلاغة الحصر، وهو: إثبات الحكم في المذكور ونفيه عما سواه، وطريق الحصر: «إِنَّمَا» لأن (إنما) تفيد الحصر، فإذا قلت: زيد قائم فهذا ليس فيه حصر، وإذا قلت: إنما زيد قائم، فهذا فيه حصر وأنه ليس إلا قائماً. وكذلك قوله ﷺ: «وَإِنَّمَا لِكُلِّ امْرِيءٍ مَا نَوَى».

وفي قوله ﷺ: «وَمَنْ كَانَتْ هِجْرَتُهُ لِدُنْيَا يُصِيبُهَا أَو امْرَأَةٍ يَنْكِحُهَا فَهِجْرَتُهُ لِلنَّيَا يُصِيبُهَا أَو امْرَأَةٍ يَنْكِحُهَا فَهِجْرَتُهُ لِلنَّيَا عَاجَرَ إِلَيهِ» من البلاغة: إخفاء نية من هاجر للدنيا، لقوله: «فَهِجْرَتُهُ إِلَى

<sup>(</sup>۱) رواه البخاري، كتاب الإيمان، باب ما جاء أن الأعمال بالنية والحسبة، ولكل امرىء ما نوى، حديث (٥٦)، ومسلم، كتاب الوصية بالثلث، حديث (١٦٢٨) (٥).

مَا هَاجَرَ إِلَيْهِ ولم يقل: إلى دنيا يصيبها، والفائدة البلاغية في ذلك هي: تحقير ما هاجر إليه هذا الرجل، أي ليس أهلاً لأن يُذكر، بل يُكنّى عنه بقوله: إلى ما هاجر إليه.

وقوله: «مَنْ كَانَتْ هِجْرَتُهُ إِلَى اللهِ وَرَسُولِهِ» الجواب: «فَهِجْرَتُهُ إِلَى اللهِ وَرَسُولِهِ» الجواب: «فَهِجْرَتُهُ إِلَى اللهِ وَرَسُولِهِ» فذكره تنويها بفضله، «وَمَنْ كَانَتْ هِجْرَتُهُ لِدُنْيَا يُصِيبُهَا أو امْرأَةٍ يَنْكِحُهَا فَهِجْرَتُهُ إِلَى مَا هَاجَرَ إِلَيْهِ» ولم يقل: إلى دنيا يصيبها أو امرأة ينكحها، لأن فيه تحقيراً لشأن ما هاجر إليه وهي: الدنيا أو المرأة.

# \* أما من جهة الإعراب، وهو البحث الثاني:

فقوله ﷺ: ﴿إِنَّمَا الْأَعْمَالُ بِالنَّيَاتِ» مبتدأ وخبر، الأعمال: مبتدأ، والنيات: خبره.

«وَإِنَّمَا لِكُلِّ امْرِىءٍ مَا نَوَى» أيضاً مبتدأ وخبر، لكن قُدِّم الخبر على المبتدأ؛ لأن المبتدأ في قوله: «وَإِنَّمَا لِكُلِّ امْرِىءٍ مَا نوَى» هو: «ما نوى» متأخر.

«فَمَنْ كَانَتْ هِجْرَتُهُ إِلَى اللهِ وَرَسُولِهِ فَهِجْرَتُهُ إِلَى اللهِ وَرَسُولِهِ» هذه جملة شرطية، أداة الشرط فيها: مَنْ، وفعل الشرط: كانت، وجواب الشرط: فهجرته إلى الله ورسوله.

وهكذا نقول في إعراب قوله: «وَمَنْ كَانَتْ هِجْرَتُهُ لِدُنْيَا يُصِيبُهَا». \* أما في اللغة فنقول:

«الأعمال» جمع عمل، ويشمل أعمال القلوب وأعمال النطق، وأعمال الجوارح، فتشمل هذه الجملة الأعمال بأنواعها.

فالأعمال القلبية: ما في القلب من الأعمال: كالتوكل على الله، والإنابة إليه، والخشية منه وما أشبه ذلك.

والأعمال النطقية: ما ينطق به اللسان، وما أكثر أقوال اللسان، ولا أعلم شيئاً من الجوارح أكثر عملاً من اللسان، اللهم إلا أن تكون العين أو الأذن.

والأعمال الجوارحية: أعمال اليدين والرجلين وما أشبه ذلك.

«الأعْمَالُ بِالنيَّاتِ» النيات: جمع نية وهي: القصد. وشرعاً: العزم على فعل العبادة تقرّباً إلى الله تعالى، ومحلها القلب، فهي عمل قلبي ولا تعلق للجوارح بها.

«وَإِنَّمَا لِكُلِّ امْرِىءٍ» أي لكل إنساني «مَا نَوَى» أي ما نواه .

وهنا مسألة: هل هاتان الجملتان بمعنى واحد، أو مختلفتان؟

الجواب: يجب أن نعلم أن الأصل في الكلام التأسيس دون التوكيد، ومعنى التأسيس: أن الثانية لها معنى مستقل، ومعنى التوكيد: أن الثانية بمعنى الأولى. وللعلماء رحمهم الله في هذه المسألة رأيان، أولهما: أن الجملتين بمعنى واحد، فقد قال النبي علي الأعمال بالنيّات وأكد ذلك بقوله: «إنّما الأعمال بالنيّات وأكد ذلك بقوله: «وإنّما لكلّ امْرِىء مَا نَوَى».

والرأي الثاني: أن الثانية غير الأولى، فالكلام من باب التأسيس لا من باب التوكيد.

\* والقاعدة: أنه إذا دار الأمر بين كون الكلام تأسيساً أو توكيداً فإننا نجعله تأسيساً، وأن نجعل الثاني غير الأول، لأنك لو جعلت الثاني هو الأول صار في ذلك تكرار يحتاج إلى أن نعرف السبب.

والصواب: أن الثانية غير الأولى، فالأولى باعتبار المنوي وهو العمل. والثانية باعتبار المنوي له وهو المعمول له، هل أنت عملت لله أو عملت للدنيا. ويدل لهذا ما فرعه عليه النبي على قوله: «فمَنْ كَانَتْ هِجْرَتُهُ إِلَى اللهِ وَرَسُولِهِ» وعلى هذا يبقى الكلام لا تكرار فيه.

والمقصود من هذه النية تمييز العادات من العبادات، وتمييز العبادات بعضها من بعض.

### \* وتمييز العادات من العبادات مثاله:

- أولاً: الرجل يأكل الطعام شهوة فقط، والرجل الآخر يأكل الطعام امتثالاً لأمر الله عزّ وجل في قوله: ﴿ وَكُلُواْ وَاشْرَبُواْ ﴾ [الأعراف: ٣١] أكل الثاني عبادة، وأكل الأول عادة.

ـ ثانياً: الرجل يغتسل بالماء تبرداً، والثاني يغتسل بالماء من الجنابة، فالأول عادة، والثاني: عبادة، ولهذا لو كان على الإنسان جنابة ثم انغمس في البحر للتبرد ثم صلى فلا يجزئه ذلك، لأنه لابد من النية، وهو لم ينو التعبد وإنما نوى التبرد.

ولهذا قال بعض أهل العلم: عبادات أهل الغفلة عادات، وعادات أهل اليقظة عبادات. عبادات أهل الغفلة عادات مثاله: من يقوم ويتوضأ ويصلى ويذهب على العادة. وعادات أهل اليقظة عبادات مثاله: من يأكل امتثالاً لأمر الله، يريد إبقاء نفسه، ويريد التكفف عن الناس، فيكون ذلك عبادة. ورجل آخر لبس ثوباً جديداً يريد أن يترفع بثيابه، فهذا لا يؤجر، وآخر لبس ثوباً جديداً يريد أن يعرف الناس قدر نعمة الله عليه وأنه غني، فهذا يؤجر. ورجل آخر لبس يوم الجمعة أحسن ثيابه لأنه يوم جمعة هذه عادة، والثاني لبس أحسن ثيابه

تأسياً بالنبي عَلَيْةٌ فهذه عبادة .

## \* تمييز العبادات بعضها من بعض مثاله:

رجل يصلي ركعتين ينوي بذلك التطوع، وآخر يصلي ركعتين ينوي بذلك الفريضة، فالعملان تميزا بالنية، هذا نفل وهذا واجب، وعلى هذا فَقِسْ.

\* إذاً المقصود بالنيّة: تمييز العبادات بعضها من بعض كالنفل مع الفريضة، أو تمييز العبادات من العادات.

واعلم أن النية محلها القلب، ولا يُنطَقُ بها إطلاقاً، لأنك تتعبّد لمن يعلم خائنة الأعين وما تخفي الصدور، والله تعالى عليم بما في قلوب عباده، ولست تريد أن تقوم بين يدي من لا يعلم حتى تقول أتكلم بما أنوي ليعلم به، إنما تريد أن تقف بين يدي من يعلم ما توسوس به نفسك ويعلم متقلبك وماضيك، وحاضرك. ولهذا لم يَرِدْ عن رسول الله عليه ولا عن أصحابه رضوان الله عليهم أنهم كانوا يتلفظون بالنية ولهذا فالنطق بها سرّاً أو جهراً بدعة يُنهى عنها، خلافاً لمن قال من أهل العلم: إنه ينطق بها جهراً، وبعضهم قال: ينطق بها سرّاً، وعللوا ذلك من أجل أن يطابق القلب اللسان.

يا سبحان الله، أين رسول الله ﷺ عن هذا؟ لو كان هذا من شرع الرسول ﷺ لفعله هو و بيّنه للناس.

و يُذكر أن عامياً من أهل نجد كان في المسجد الحرام أراد أن يصلي صلاة الظهر وإلى جانبه رجل لا يعرف إلا الجهر بالنية، ولما أقيمت صلاة الظهر قال الرجل الذي كان ينطق بالنية: اللهم إني نويت أن أصلي صلاة الظهر، أربع ركعات لله تعالى، خلف إمام المسجد الحرام، ولما أراد أن يكبر

قال له العامي: اصبر يا رجل، بقي عليكَ التاريخ اليوم والشهر والسنة، فتعجّب الرجل.

وهنا مسآلة: إذا قال قائل: قول المُلَبِّي: لبِّيك اللهم عمرة، ولبيك حجّا، ولبيك اللهم عمرة وحجّا، أليس هذا تطقاً بالنّية؟

فالجواب: لا، هذا من إظهار شعيرة النُسك، ولهذا قال بعض العلماء: إن التلبية في النسك كتكبيرة الإحرام في الصلاة، فإذا لم تلبُّ لم ينعقد الإحرام، كما أنه لو لم تكبر تكبيرة الإحرام للصلاة ما انعقدت صلاتك. ولهذا ليس من السنّة أن نقول ما قاله بعضهم: اللهم إني أريد نسك العمرة، أو أريد الحج فيسره لي، لأن هذا ذكر يحتاج إلى دليل ولا دليل. إذا أُنْكِرُ على من نطق بها، ولكن بهدوء بأن أقول له: يا أخي هذه ما قالها النبي علي ولا أصحابه، فدعها.

فإذا قال: قالها فلإنَّ في كتابه الفلاني؟.

فقل له: القول ما قال الله ورسوله ﷺ.

"وَإِنَّمَا لِكُلِّ امْرِىءٍ مَا نَوَى» هذه هي نيّة المعمول له، والناس يتفاوتون فيها تفاوتاً عظيماً، حيث تجد رجلين يصلّيان بينهما أبعد مما بين المشرق والمغرب أو مما بين السماء والأرض في الثواب، لأن أحدهما مخلص والثاني غير مخلص.

وتجد شخصين يطلبان العلم في التوحيد، أو الفقه، أو التفسير، أو الحديث، أحدهما بعيد من الجنّة والثاني قريب منها، وهما يقرآن في كتاب واحد وعلى مدرس واحد. فهذا رجل طلب دراسة الفقه من أجل أن يكون قاضياً والقاضي له راتب رفيع ومرتبة رفيعة، والثاني درس الفقه من أجل أن

يكون عالماً معلّماً لأمة محمدِ ﷺ، فبينهما فرق عظيم. قال النبي ﷺ «مَنْ طَلَبَ عِلْمَاً وَهُوَ مِمَّا يُرِيْدُ إلاّ أَنْ يَنَالَ عَرَضًا مِنَ الدُّنْيَا لَمْ يَرِحْ رَائِحَةَ الجَنَّةِ »(١)، إذاً أخلص النية لله عزّ وجل.

\* ثم ضرب النبي عليه مثلاً بالمهاجر فقال:

«فَمَنْ كَانَتْ هِجِرَتُهُ» الهجرة في اللغة: مأخوذة من الهجر وهو الترك. وأما في الشرع فهي: الانتقال من بلد الكفر إلى بلد الإسلام.

وهنا مسألة: هل الهجرة واجبة أو سنة؟

والجواب: أن الهجرة واجبة على كل مؤمن لا يستطيع إظهار دينه في بلد الكفر، فلا يتم إسلامه إلا بالهجرة، وما لا يتم الواجب إلا به فهو واجب. كهجرة المسلمين من مكة إلى الحبشة، أو من مكة إلى المدينة.

«فَمَنْ كَانَتْ هِجْرَتُهُ إِلَى اللهِ وَرَسُوْلِهِ فَهِجْرَتُهُ إِلَى اللهِ وَرَسُولِهِ» كرجل انتقل من مكة قبل الفتح إلى المدينة يريد الله ورسوله، أي: يريد ثواب الله، ويريد الوصول إلى الله كقوله تعالى: ﴿ وَلِن كُنتُنَ تُرِدِّنَ الله وَرَسُولُهُ ﴾ ويريد الوصول إلى الله كقوله تعالى: ﴿ وَلِن كُنتُنَ تُرِدِّنَ الله، وهذه إرادة [الأحزاب: ٢٩] إذا يريد الله: أي يريد وجه الله ونصرة دين الله، وهذه إرادة حسنة. ويريد رسول الله: ليفوز بصحبته ويعمل بسنته ويدافع عنها ويدعو إليها والذب عنه، ونصرة دينه، فهذا هجرته إلى الله ورسوله، والله تعالى يقول في الحديث القدسي «مَنْ تَقَرَّبَ إِلَي الله ورسوله، والله تعالى يقول في الحديث القدسي «مَنْ تَقَرَّبَ إِلَي الله ورسوله، والله تعالى يقول في الحديث القدسي «مَنْ تَقَرَّبَ إِلَي الله ورسوله، والله عنه إليه الله ورسوله الله إليه الله ورسوله الله عنه الله عنه المناه الله الله ورسوله الله عنه المناه الله الله ورسوله الله الله ورسوله الله الله ورسوله الله الله الله ورسوله الله الله الله ورسوله اله ورسوله والله ورسوله اله ورسوله ورسوله اله ورسوله ورسوله ورسوله اله ورسوله اله ورسوله و

<sup>(</sup>۱) رواه الإمام أحمد ٣٣٨/٢. بلفظ: «مَنْ تَعَلَّمَ عِلْمَا مِمَّا يُبْتَغَى بِهِ وَجْهُ اللهِ لاَ يَتَعَلَّمُهُ إِلاَّ لِيُصِيْبَ بِهِ عَرَضاً مِنَ الدُّنْيَا لَمْ يَجِدْ عَرْفَ الجَنَّةِ»، وأبن ماجه، كتاب العلم، باب الانتفاع بالعلم والعمل به، حديث (٢٥٢). وأبو داود، كتاب العلم، باب في طلب العلم لغير الله تعالى، (٣٦٦٤).

\*وهنا مسألة: بعد موت الرسول عَلَيْ هل يمكن أن نهاجر إليه عليه الصلاة والسلام؟

الجواب: أما شخصه على فلا ولذلك لا يُهاجر إلى المدينة من أجل شخص الرسول على الأنه تحت الثرى، وأما الهجرة إلى سنته وشرعه على فهذا مما جاء الحث عليه وذلك مثل: الذهاب إلى بلد لنصرة شريعة الرسول على والذود عنها. فالهجرة إلى الله في كل وقت وحين، والهجرة إلى رسول الله لشخصه وشريعته حال حياته، وبعد مماته إلى شريعته فقط.

نظير هذا قوله تعالى: ﴿ فَإِن نَنْزَعْنُمْ فِي شَيْءٍ فَرُدُّوهُ إِلَى اللّهِ وَالرّسُولِ ﴾ [النساء: ٥٩] إلى الله دائماً، وإلى الرسول نفسه في حياته، وإلى سنته بعد وفاته. فمن ذهب من بلد إلى بلد ليتعلم الحديث، فهذا هجرته إلى الله ورسوله، ومن هاجر من بلد إلى بلد لامراً قي يتزوّجها، بأن خطبها وقالت لا أتزوجك إلا إذا حضرت إلى بلدي فهجرته إلى ما هاجر إليه، «فمَنْ كَانَتْ هِجْرَتُهُ لِدُنْيًا يُصِيبُهَا» بأن علم أن في البلد الفلاني تجارة رابحة فذهب إليها من أجل أن يربح، فهذا هجرته إلى دنيا يصيبها، وليس له إلا ما أراد. وإذا أراد الله عزّ وجل ألا يحصل على شيء لم يحصل على شيء.

قوله رحمه الله: (رواه إماما المحدّثين أبو عبد الله محمد بن إسماعيل بن إبراهيم بن المغيرة بن بردزبه البخاري من بخارى وهو إمام المحدّثين ومسلم ابن الحجّاج بن مسلم القشيري النيسابوري في صحيحهما اللذين هما أصحّ الكتب المصنّفة) أي صحيح البخاري وصحيح مسلم وهما أصحّ الكتب

<sup>(</sup>۱) البخاري، كتاب التوحيد، باب قوله تعالى: ﴿وَيَحَذَرُكُمُ اللهُ نَفْسُهُ ﴿ ٢٩٧٠)، ومسلم، كتاب الذكر والدعاء، باب الحث على ذكر الله تعالى (٢٦٧٥)

المصنفة في علم الحديث، ولهذا قال بعض المحدّثين: إن ما اتفقا عليه لا يفيد الظن فقط بل يفيد العلم.

وصحيح البخاري أصح من مسلم، لأن البخاري ـ رحمه الله ـ يشترط في الرواية أن يكون الراوي قد لقي من روى عنه، وأما مسلم ـ رحمه الله ـ فيكتفي بمطلق المعاصرة مع إمكان اللقيّ وإن لم يثبت لقيه، وقد أنكر على من يشترط اللقاء في أول الصحيح إنكاراً عجيباً. فالصواب ما ذكره البخاري ـ رحمه الله ـ أنه لابد من ثبوت اللقي . لكن ذكر العلماء أن سياق مسلم ـ رحمه الله ـ أحسن من سياق البخاري، لأنه ـ رحمه الله ـ يذكر الحديث ثم يذكر شواهده ومتابعاته في مكان واحد والبخاري - رحمه الله - يفرِّق الحديث، ففي الصناعة صحيح مسلم أفضل، وأما في الرواية والصحة فصحيح البخاري أفضل.

تشاجر قومٌ في البخاري ومسلم لديّ وقالوا: أي ذَيْنِ تقدّم فقلت: لقد فاق البخاري صحة كما فاق في حسن الصناعة مسلم قال بعض أهل العلم: ولولا البخاري ما راح مسلم ولا جاء، لأنه شيخه.

فالحديث إذاً صحيح يفيد العلم اليقيني، لكنه ليس يقينياً بالعقل وإنما

هو يقيني بالنظر لثبوته عن النبي ﷺ.

### \* من فوائد هذا الحديث:

ا ـ هذا الحديث أحد الأحاديث التي عليها مدار الإسلام، ولهذا قال العلماء: مدار الإسلام على حديثين: هما هذا الحديث، وحديث عائشة: «مَنْ عَمِلَ عَمَلاً لَيْسَ عَلَيْهِ أَمْرُنَا فَهُوَ رَدّ»(١) فهذا الحديث عمدة أعمال

 <sup>(</sup>۱) مسلم، كتاب الأقضية، باب نقض الأحكام الباطلة، ورد محدثات الأمور، حديث (۱۷۱۸) (۱۷).

القلوب، فهو ميزان الأعمال الباطنة، وحديث عائشة: عمدة أعمال الجوارح، ومثاله:

رجل مخلص غاية الإخلاص، يريد ثواب الله عزّ وجل ودار كرامته، لكنه وقع في بدع كثيرة. فبالنظر إلى نيّته: نجد أنها نيّة حسنة. وبالنظر إلى عمله: نجد أنه عمل سيء مردود، لعدم موافقة الشريعة.

ومثال آخر: رجلٌ قام يصلّي على أتم وجه، لكن يرائي والده خشية منه، فهذا فقد الإخلاص، فلا يُثاب على ذلك إلا إذا كان أراد أن يصلي خوفاً أن يضربه على ترك الصلاة فيكون متعبداً لله تعالى بالصلاة.

Y \_ من فوائد الحديث: أنه يجب تمييز العبادات بعضها عن بعض، والعبادات عن المعاملات لقول النبي ﷺ: "إنَّمَا الأَعْمَالُ بالنيَّاتِ" ولنضرب مثلاً بالصلاة، رجل أراد أن يصلي الظهر، فيجب أن ينوي الظهر حتى تتميز عن غيرها. وإذا كان عليه ظُهْرَان، فيجب أن يميز ظهر أمس عن ظهر اليوم، لأن كل صلاة لها نية.

ولو خرج شخصٌ بعد زوال الشمس من بيته متطهراً ودخل المسجد وليس في قلبه أنها صلاة الظهر، ولا صلاة العصر، ولا صلاة العشاء، ولكن نوى بذلك فرض الوقت، فهل تجزىء أو لا تجزىء؟

الجواب: على القاعدة التي ذكرناها سابقاً: لا تجزىء، لأنه لم يعين الظهر، وهذا مذهب الحنابلة.

وقيل تجزى: ولا يشترط تعيين المعيّنة، فيكفي أن ينوي الصلاة وتتعين الصلاة بتعيين الوقت. وهذه رواية عن الإمام أحمد رحمه الله تعالى ـ فإذا نوى فرض الوقت كفى، وهذا القول هو الصحيح الذي لا يسع الناس العمل إلا به، لأنه أحياناً يأتي إنسان مع العجلة فيكبر ويدخل مع الإمام بدون أن يقع في ذهنه أنها صلاة الظهر، لكن قد وقع في ذهنه أنها هي فرض الوقت ولم يأتِ من بيته إلا لهذا، فعلى المذهب نقول: أعدها، وعلى القول الصحيح نقول: لا تعدها وهذا يريح القلب، لأن هذا يقع كثيراً، حتى الإمام أحياناً يسهو ويكبر على أن هذا فرض الوقت، فهذا على المذهب لابد أن يعيد الصلاة، وعلى القول الرّاجح لا يعيد.

٣ من فوائد الحديث: الحتّ على الإخلاص لله عزّ وجل، لأن النبي على النبي قسمين:

قسم: أراد بعمله وجه الله والدار الآخرة.

وقسم: بالعكس، وهذا يعني الحث على الإخلاص لله عزّ وجل.

والإخلاص يجب العباية به والحث عليه، لأنه هو الركيزة الأولى الهامة التي خلق الناس من أجلها، قال تعالى: ﴿ وَمَا خَلَقْتُ ٱلِجِّنَ وَٱلْإِنسَ إِلَّا لِيَعْبُدُونِ ﴿ وَمَا خَلَقْتُ ٱلْجِنْنَ وَٱلْإِنسَ إِلَّا لِيَعْبُدُونِ ﴿ وَمَا خَلَقْتُ ٱلْجِنْنَ وَٱلْإِنسَ إِلَا لِيَعْبُدُونِ ﴿ وَمَا خَلَقْتُ ٱلْجِنْنَ وَٱلْإِنسَ إِلَا لِيَعْبُدُونِ ﴿ وَمَا خَلَقْتُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللَّالِي اللَّهُ الللللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّالِي اللَّهُ اللَّاللَّالَةُ اللَّالِمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ال

٤ - من فوائد الحديث: حسن تعليم النبي ﷺ وذلك: بتنويع الكلام وتقسيمه، لأنه قال: «إِنَّمَا الأَعْمَالُ بِالنِيَّاتِ» وهذا للعمل «وَإِنَّمَا لِكُلِّ امْرِيءٍ مَا نَوَى» وهذا للمعمول له، هذا أولاً.

والثاني من حُسن التعليم: تقسيم الهجرة إلى قسمين: شرعية وغير شرعية، وهذا من حسن التعليم، ولذلك ينبغي للمعلم أن لا يسرد المسائل على الطالب سرداً لأن هذا يُنْسِي، بل عليه أن يجعل أصولاً، وقواعد وتقييدات، لأن ذلك أقرب لثبوت العلم في قلبه، أما أن تسرد عليه المسائل فما أسرع أن ينساها.

من فوائد الحديث: قرن الرسول عَلَيْهُ مع الله تعالى بالواو حيث قال: «إلى الله ورسوله» ولم يقل: ثم رسوله، مع أن رجلاً قال للرسول عَلَيْهُ: مَا شَاءَ اللهُ وشئت، فَقَالَ: «بَلْ مَا شَاءَ اللهُ وَحْدَه»(١) فما الفرق؟

والجواب: أما ما يتعلّق بالشريعة فيعبر عنه بالواو، لأن ما صدر عن النبي ﷺ من الشرع كالذي صدر من الله تعالى كما قال تعالى: ﴿ مَن يُطِع الرَّسُولَ فَقَدْ أَطَاعَ اللَّهُ ﴾ [النساء: ٨٠].

وأما الأمور الكونية: فلا يجوز أن يُقرن مع الله أحدٌ بالواو أبداً، لأن كل شيء تحت إرادة الله تعالى ومشيئته.

فإذا قال قائلٌ: هل ينزل المطر غداً؟

فقيل: الله ورسوله أعلم، فهذا خطأ، لأن الرسول ﷺ ليس عنده علم بهذا.

مسألة: وإذا قال: هل هذا حرامٌ أم حلال؟

فقيل في الجواب: الله ورسوله أعلم، فهذا صحيح، لأن حكم الرسول عَلَيْ في الأمور الشرعية حكم الله تعالى كما قال عزّ وجل: ﴿ مَن يُطِع ٱلرَّسُولَ فَقَدَّ أَطَاعَ ٱللَّهُ ﴾ [النساء: ٨٠].

مسألة: أيهما أفضل العلم أم الجهاد في سبيل الله؟

والجواب: العلم من حيث هو علم أفضل من الجهاد في سبيل الله لأن الناس كلهم محتاجون إلى العلم، وقد قال الإمام أحمد: «العلم لا يعدله شيء

<sup>(</sup>۱) أخرجه الإمام أحمد ۲۱۶/۱، وابن ماجه، كتاب الكفارات، باب النهي أن يقال: ما شاء الله وشئت (۲۱۱۷).

لمن صحت نيّته"، ولا يمكن أبداً أن يكون الجهاد فرض عين لقول الله تعالى: ﴿ وَمَا كَانَ الْمُؤْمِنُونَ لِيَنفِرُوا كَافَةً ﴾ [التوبة: ١٢٢] فلو كان فرض عين لوجب على جميع المسلمين ﴿ فَلُولًا نَفَرَ مِن كُلِّ فِرْقَةٍ مِنْهُمْ طَآبِفَةً ﴾ [التوبة: ١٢٢] أي وقعدت طائفة ﴿ لِيَنفَقَهُواْ فِي الدِّينِ وَلِينُذِرُوا قَوْمَهُمْ إِذَا رَجَعُواْ إِلَيْهِمْ لَعَلَهُمْ يَعَذَرُونَ فَي التوبة: ١٢٢] ولكن باختلاف الفاعل واختلاف الزمن، قد نقول لشخص: الأفضل في حقك الجهاد، ولآخر الأفضل في حقك العلم، فإذا كان شجاعاً قوياً نشيطاً وليس بذاك الذكي فالأفضل له العهاد؛ لأنه اليق به، وإذا كان ذكياً حافظاً قوي الحجة فالأفضل له العلم وهذا باعتبار الفاعل، أما باعتبار الزمن فإننا إذا كنّا في زمن تفشّى فيه العلماء واحتاجت الثغور إلى مرابطين فالأفضل الجهاد، وإن كنّا في زمن تفشّى فيه الجهل وبدأت البدع تظهر في المجتمع وتنتشر فالعلم أفضل، وهناك ثلاثة أمور تحتّم على طلب العلم:

١\_بدع بدأت تظهر شرورها.

٢- الإفتاء بغير علم.

٣\_جدل كثير في مسائل بغير علم .

وإذا لم يكن مرجّح فالأفضل العلم.

٦- ومن فوائد الحديث: أن الهجرة من الأعمال الصالحة لأنهايقصد بها الله ورسوله، وكل عمل يقصد به الله ورسوله فإنه من الأعمال الصالحة لأنك قصدت التقرّب إلى الله، والتقرب إلى الله هو العبادة.

مسألة: هل الهجرة واجبة أم مستحبة؟

الجواب: فيه تفصيل، إذا كان الإنسان يستطيع أن يظهر دينه وأن يعلنه

ولا يجد من يمنعه في ذلك، فالهجرة هنا مستحبة. وإن كان لا يستطيع فالهجرة واجبة وهذا هو الضابط للمستحبّ والواجب. وهذا يكون في البلاد الكافرة، أما في البلاد الفاسقة \_ وهي التي تعلن الفسق وتظهره \_ فإنا نقول : إن خاف الإنسان على نفسه من أن ينزلق فيما انزلق فيه أهل البلد فهنا الهجرة واجبة، وإن لم يخف فتكون غير واجبة، بل نقول إن كان في بقائه إصلاح، فبقاؤه واجب لحاجة البلد إليه في الإصلاح والأمر بالمعروف والنهي عن المنكر. والغريب أن بعضهم يهاجر من بلد الإسلام إلى بلد الكفر. وإذا هاجر أهل الإصلاح من بلد الإسلام، من الذي يبقى ينكر على أهل الفساد؟ وربما تنحدر البلاد أكثر بسبب قلة أهل الإصلاح وكثرة أهل الفساد والفسق. لكن إذا بقى ودعا إلى الله بحسب الحال فسوف يصلح غيره، وغيره يصلح غيره حتى يكون هؤلاء على أيديهم صلاح البلد، وإذا صلح عامة الناس فإن الغالب أن من بيده الحكم سيصلح، ولو عن طريق الضغط، ولكن الذي يفسد هذا ـ للأسف \_ الصالحون أنفسهم، فتجد هؤلاء الصالحين يتحزبون ويتفرقون وتختلف كلمتهم من أجل الخلاف في مسألة من مسائل الدين التي يغتفر فيها الخلاف، هذا هو الواقع، لاسيما في البلاد التي لم يثبت فيها الإسلام تماماً، فربما يتعادون ويتباغضون ويتناحرون من أجل مسألة رفع اليدين في الصلاة، وأقرأ عليكم قصة وقعت لي شخصياً في منى، في يوم من الأيام أتى لي مدير التوعية بطائفتين من إفريقيا تكفّر إحداهما الأخرى، على ماذا؟! قال: إحداهما تقول: السنة في القيام أن يضع المصلي يديه على صدره، والأخرى تقول السنة أن يُطلق اليدين، وهذه المسألة فرعية سهلة ليست من الأصول، قــالـوا: لا، النبــي ﷺ يقــول «مــن رَغِــبَ عَــنْ سُنتَّـِــيْ فَلَيْــسَ

مِنِّيُ ١١٠ وهذا كفر تبرّأ منه الرسول ﷺ فبناء على هذا الفهم الفاسد كفّرت إحداهما الأخرى.

فالمهم: أن بعض أهل الإصلاح في البلاد التي ليست مما قوي فيها الإسلام يبدع ويفسق بعضهم بعضاً، ولو أنهم اتفقوا وإذا اختلفوا اتسعت صدورهم لما يسوغ فيه الاختلاف، وكانو يدا واحدة، لصلحت الأمة، ولكن إذا رأت الأمة أن أهل الصلاح والاستقامة بينهم هذا الحقد والخلاف في مسائل الدين، فستضرب صفحاً عنهم وعما عندهم من خير وهدى، بل يمكن أن يحدث ركوس ونكوس وهذا ما حدث والعياذ بالله، فترى الشاب يدخل في الاستقامة على أن الدين خير وهدى وانشراح صدر وقلب مطمئن ثم يرى ما يرى من المستقيمين من خلاف حاد وشحناء وبغضاء فيترك الاستقامة لأنه ما وجد ما يطلبه، والحاصل أن الهجرة من بلاد الكفر ليست كالهجرة من بلاد الفسق، فيقال للإنسان: اصبر واحتسب ولا سيما إن كنت مصلحاً، بل قد يقال: إن الهجرة في حقك حرام.

\* \* \*

<sup>(</sup>۱) رواه البخاري، كتاب النكاح، باب الترغيب في النكاح، (٤٧٧٦)، ومسلم، (كتاب النكاح)، باب استحباب النكاح لمن تاقت نفسه. (١٤٠١)

حبر (الرَّحِيُ (الْفَجْرَيُّ ولِيُلِيمُ الْالِمْ (الِفِرُوكِيسِ

# الحديث الثاني

عَنْ عُمَرَ رَضِيَ اللهُ تَعَالَى عَنهُ أَيضاً قَال: بَيْنَمَا نَحْنُ جُلُوْسٌ عِنْدَ رَسُولِ اللهِ فَاتَ يَوْمٍ إِذْ طَلَعَ عَلَيْنَا رَجُلٌ شَدِيْدُ بِيَاضِ النّيَابِ شَدِيْدُ سَوَادِ الشَّعْرِ لاَ يُرى عَلَيْهِ أَثَرُ السَّفْرِ وَلاَ يَعْرِفُهُ مِنّا أَحَدٌ حَتَى جَلَسَ إِلَى النّبِي عَنِ الإسْلاَم، فَقَالَ رَحُبُمْيُهِ وَوَضَعَ كَفَيْدِ عَلَى فَخِذِيْهِ وَقَالَ: يَا مُحَمَّدُ أُخْبِرْنِي عَنِ الإِسْلاَم، فَقَالَ رَصُولُ اللهُ وَيَّالَ اللهُ وَأَنَّ مُحَمَّدًا أَرْسُولُ الله، وتُقْيِم رَصُولُ الله وَتَعَلِيهِ الزَّكَاة، وتَصُومُ مَرَمَضَان، وتَحُبَّ البيتَ إِنِ السَّطَعَتَ إليْهِ سَبِيْلاً السَّكَرة، وتُؤْتِيَ الزَّكَاة، وتَصُومُ مَرَمَضَان، وتَحُبَّ البيتَ إِنِ السَّطَعَتَ إليْهِ سَبِيْلاً قَالَ: صَدَقْتَ. فَعَجِبْنَا لَهُ يَسْأَلُهُ وَيُصَدِّقُهُ، قَالَ: فَأَخْبِرْنِيْ عَنِ الإِيْمَانِ، قَالَ: فَالَى صَدَقْتَ. فَعَجِبْنَا لَهُ يَسْأَلُهُ وَيُصَدِّقُهُ، قَالَ: فَأَخْبِرْنِيْ عَنِ الإِيْمَانِ، قَالَ: هَالَ يَسْفَلُهُ وَيُصَدِّقُهُ، قَالَ: هَالَ اللهُ عَرِنِيْ عَنِ الإِيْمَانِ، قَالَ: هَالَ اللهُ عَرُونِ عَنِ اللهَ عَمْرُ اللهُ عَرْنِي عَنِ السَّاعَةِ، قَالَ: هَالَ اللهَ كَأَنكَ وَتُمُولُ اللهُ عَلَى اللهُ عَرُالَهُ فَلَيْ اللهُ عَرُالِهُ وَيُعْلَقُولُ وَيُعْلِقُ اللهُ وَيُعْلِقُ اللهُ وَيُعْرِنِي عَنِ السَّاعَةِ، قَالَ: هَاللهُ مَلْكُولُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ وَيَعْلَى اللهُ وَيَعْفِقُ اللهُ وَيَعْلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَمْرُ المَّالِلُ اللهُ وَيَعْلَى اللهُ وَيَعْلَى اللهُ وَيَعْلَى اللهُ وَيَعْلَى اللهُ وَيَعْلَى اللهُ عَمْرُ المَّالَ اللهُ اللهُ وَيَعْلَى اللهُ وَيَعْلَى اللهُ وَيَعْلَى اللهُ عَمْرُ المَّالِ اللهُ اللهُ وَيَعْلَى اللهُ وَيَعْلَى اللهُ وَلَى اللهُ وَاللهُ وَيَعْلَى اللهُ وَاللهُ اللهُ عَمْرُ اللهُ اللهُ اللهُ وَيَعْلَى اللهُ وَيَعْلَى اللهُ الْمُلُولُ اللهُ وَلَى اللهُ وَلَالُ اللهُ وَاللهُ اللهُ عَمْرُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ وَاللهُ اللهُ وَاللهُ اللهُ وَاللهُ اللهُ وَاللهُ اللهُ اللهُ وَاللهُ اللهُ ال

# الشرح

قوله: «بَيُّنَمَا نَحْنُ جُلُوْسُ» «بينما» هي (بينا) ولكن زيدت (ما) فيها

 <sup>(</sup>۱) رواه مسلم، كتاب الإيمان، باب الإيمان والإسلام والإحسان ووجوب الإيمان بإثبات قدرالله سبحانه وتعالى، حديث (۸)، (۱).

والأصل: بين نحن، ف: (ما)زيدت للتوكيد.

و: «جُلُوسِيٌ» مبتدأ، وخبره: «عِنْدَ رَسُولِ اللهِ ﷺ

و: «ذَاتَ يَوْمٍ» ذات هنا تفيد النكرة، أي في يوم من الأيام. وتستعمل في اللغة على وجوه متعددة، فتارة تكون بمعنى:

١ ـ صاحبة: مثل ذات النطاقين أي صاحبة النطاقين.

٢ وتارة تكون اسماً موصولاً: كما في لغة طي، وهم قوم من العرب يستعملون: ذات بمعنى التي، كما قال ابن مالك ـ رحمه الله ـ : (وكالتي أيضاً لديهم ذات) فمثلاً يقول: بعت عليك بيتي ذات اشتريت، أي التي اشتريت .

٣ ـ وتارة تكون بمعنى النكرة الدالة على العموم: كما في جملة الحديث «ذات يوم . . » وهذا أغلب ما تستعمل .

«إَذْ طَلَعَ عَلَيْنَا رَجُلٌ» الرجل هنا مبهم، وهو رجل في شكله لكن حقيقته أنه مَلَك .

«شَدِيْدُ بِيَاضِ الثِّيَابِ» أي عليه ثياب.

«شَدِيْدُ سَوَادِ الشَّعْرِ» أي أنه شاب.

«لا يُرَى عَلَيْهِ أَثَرُ السَّفَرِ» لأن ثيابه بيضاء وشعره أسود ليس فيه غبار ولا شعث السفر، ولهذا قال: «لا يُرَى عَلَيْهِ أَثَرُ السَّفَرِ» لأن المسافر في ذلك الوقت يُرى عليه أثر السفر، فيكون أشعث الرأس، مغبرًا، ثيابه غير ثياب الحضر، لكن هذا لا يرى عليه أثر السفر.

"وَلاَ يَعْرِفُهُ مِنَّا أَحَدٌ" أي وليس من أهل المدينة المعروفين، فهو غريب.

«حَتَّى جَلَسَ إِلَى النَّبِيِّ عَلَيْهِ» ولم يقل عنده ليفيد الغاية، أي أن جلوسه كان ملاصقاً للنبي عَلَيْهِ.

ولهذا قال: «أَسْنَدَ رُكْبَتَيْهِ إِلَى رُكْبَتَيْهِ وَوَضَعَ كَفَيْهِ» أي كفي هذا الرجل «عَلَى فَخِذِيْهِ» أي فخذي هذا الرجل، وليس على فخذي النبي ﷺ، وهذا من شدة الاحترام.

«وَقَالَ: يَا مُحَمَّدُ» ولم يقل: يا رسول الله ليوهم أنه أعرابي، لأن الأعراب ينادون النبي عَلَيْ باسمه العلم، وأما أهل الحضر فينادونه بوصف النبوة أو الرسالة عليه الصلاة والسلام.

«أَخْبِرْنِي عَنِ الإِسْلاَم» أي ما هو الإِسلام؟ أخبرني عنه .

«فَقَالَ: الإِسْلاَمُ أَنْ تَشْهَدَ أَنْ لاَ إِلَه إِلاَّ اللهُ وَأَنَّ مُحَمَّدَاً رَسُولُ الله " تشهد: أي تقرّ وتعترف بلسانك وقلبك، فلا يكفي اللسان، بل لابد من اللسان والقلب، قال الله عزّ وجل: ﴿ إِلَّا مَن شَهِدَ بِٱلْحَقِّ وَهُمْ يَعْلَمُونَ ﴾ [الزخرف: ٨٦]. وإعراب «لاَ إِلَه إِلاَّ الله ):

لا إله إلا الله: هذه جملة اسمية منفية بـ (لا) التي لنفي الجنس، ونفي الجنس أعم النفي، واسمها: (إله) وخبرها: محذوف والتقدير حقٌ، وقوله: (إلا) أداة حصر، والاسم الكريم لفظ الجلالة بدل من خبر (لا) المحذوف وليس خبرها لأن: (لا) النافية للجنس لا تعمل إلا في النكرات.

فصارت الجملة فيها شيء محذوف وهو الخبر وتقديره: حق، أي: لا إله حق الا الله عزّ وجل، وهناك آلهة لكنها آلهة باطلة ليست آلهة حقّة، وليس لها من حق الألوهية شيء، ويدل لذلك قوله تعالى: ﴿ ذَلِكَ بِأَتَ ٱللَّهَ هُوَ ٱلْحَقُّ وَأَكَ مَا يَكَدْعُونَ مِن دُونِهِ مُو ٱلْبَطِلُ ﴾ [الحج: ٦٢].

"وَأَنَّ مُحَمَّداً رَسُولُ الله" أي وتشهد أن محمداً رسول الله، ولم يقل: إني رسول الله مع أن السياق يقتضيه لأنه يخاطبه، لكن إظهاره باسمه العلم أوكد وأشد تعظيماً. وقوله: "مُحَمَّداً" هو محمد بن عبدالله الهاشمي القرشي من ذرية إسماعيل، وليس من ذرية إسماعيل رسولٌ سواه، وهو المعني بقول الله تعالى عن إبراهيم وإسماعيل: ﴿ رَبَّنَا وَٱبْعَتْ فِيهِمْ رَسُولًا مِنْهُمْ يَتَلُواْ عَلَيْمِمْ ءَايَتِكَ ﴾ [البقرة: ١٢٩].

«رَسُولُ اللهِ» رسول بمعنى مرسل، والرسول هو من أوحى الله إليه بشرع وأمر بتبليغه والعمل به.

«وَتُقِيْمَ الصَّلاَة» أي تأتي بها قائمة تامة معتدلة.

وكلمة: «الصَّلاّة» تشمل الفريضة والنافلة.

«وَتُؤْتِيَ الزَّكَاةَ» تؤتي بمعنى تعطي، والزكاة هي المال الواجب بذله لمستحقه من الأموال الزكوية تعبداً لله، وهي الذهب والفضة والماشية والخارج من الأرض وعروض التجارة.

«وَتَصُوْمَ رَمَضَانَ» أي تمسك عن المفطرات تعبداً لله تعالى من طلوع الفجر إلى غروب الشمس.

وأصل الصيام في اللغة: الإمساك.

ورمضان هو الشهر المعروف ما بين شعبان وشوال .

«وَتَحُجَّ البيْتَ» أي تقصد البيت لأداء النسك في وقت مخصوص تعبداً لله تعالى . «إِنِّ اِسْتَطَعتَ إِلَيْهِ سَبِيْلاً» قَالَ: «صَدَقتَ» القائل صدقت: جبريل عليه السلام وهو السائل، فكيف يقول: صدقت وهو السائل؟ لأن الذي

يقول: صدقت للمتكلم يعني أن عنده علماً سابقاً علم بأن هذا الرجل أصابه، وهو محل عجب، ولهذا تعجب الصحابة كيف يسأله ويصدقه، لكن سيأتي إن شاء الله سان هذا.

### \* شرح هذه الأركان الخمسة:

- الركن الأول: شهادة أن لا إله إلا الله وأن محمداً رسول الله. وهنا مسألة: لماذا جُعِلَ هذان ركناً واحداً، ولم يجعلا ركنين؟.

والجواب: أن الشهادة بهذين تبنى عليها صحة الأعمال كلها، لأن شهادة ألا إله إلا الله تستلزم الإخلاص، وشهادة أن محمداً رسول الله تستلزم الاتباع، وكل عمل يتقرب به إلى الله لا يقبل إلا بهذين الشرطين: الإخلاص لله، والمتابعة لرسول الله ﷺ.

ومعنى أن تشهد أن لا إله إلا الله ، أي : أن يعتبر الإنسان بلسانه وقلبه بأنه لا معبود حق إلا الله عزّ وجل. و «أَشْهَدُ» بمعنى: أقر بقلبي ناطقاً بلسانى ؛ لأن الشهادة نطق وإخبار عما في القلب. وإذا كان الشاهد بقلبه أخرس لا يستطيع النطق فإنه يكفى إقراره بقلبه للعجز.

والشهادة باللسان لا تكفى بدليل أن المنافقين يشهدون لله عزّ وجل بالوحدانية ولكنهم يشهدون بألسنتهم، فيقولون بألسنتهم ما نيس في قلوبهم، فلا ينفعهم، وهم يأتون إلى رسول الله ﷺ يؤكدون له أنهم يشهدون أنه رسول الله، والله يعلم أنه رسول الله، ولكنه سبحانه يشهد أن المنافقين لكاذبون.

و «لاَ إِلَه إِلاَّ الله» أي: لا معبود حق إلا الله وبتقديرنا الخبر بهذه الكلمة «حق» يتبين الجواب عن الإشكال التالي: وهو كيف يُقال «لا إله إلا الله» مع أن

فبتقدير الخبر في «لا إِله إِلا الله القول: هذه الآلهة التي تعبد من دون الله هي آلهة لكنها باطلة ، ليست آلهة حقة ، وليس لها حق الألوهية من شيء ، ويدل لذلك قول الله عزّ وجل: ﴿ ذَلِكَ بِأَتَ ٱللّهَ هُوَ ٱلْحَقُّ وَأَتَ مَا يَكَمُونَ مِن دُونِهِ مُو ٱلْبَطِلُ وَأَتَ ٱللّهَ هُو ٱلْعَلِيُّ ٱلْكَبِيرُ الله الله عز وجل: ﴿ ذَلِكَ بِأَتَ اللّهَ هُو ٱلْعَلِيُ ٱللّهَ هُو ٱلْعَلِيُ ٱللّهَ هُو ٱلْعَلِيُ ٱللّهِ الله الله الله الله عنه وربما يغمى مشرك إلى تمثال يعبده بأن يركع له، ويسجد وينتحب ويخشع وربما يغمى عليه ، فعبادته باطلة ، ومعبوده باطل أيضاً .

"إِلاَّ اللهُ" الله: علم على الرب عزّ وجل لا يسمى به غيره، وهو أصل أسماء الله عز وجل، ولهذا تأتي الأسماء تابعة له، ولا يأتي تابعاً للأسماء إلا في آية واحدة، وهي قول الله تعالى: ﴿ إِلَى صِرَطِ ٱلْعَزِيزِ ٱلْحَمِيدِ (أَنَّ ٱللَّهِ ٱلَّذِى لَهُ مَا فِي ٱلسَّمَنُونِ وَمَا فِي ٱلْأَرْضِ ﴾ [إبراهيم: ١-٢] لكن لفظ الاسم الكريم هنا بدل من العزيز، وليست صفة، لأن جميع الأسماء إنما تكون تابعة لهذا الاسم العظيم.

# مسألة: هل هذه الشهادة تُدخِل الإنسان في الإسلام؟

الجواب: نعم تدخله في الإسلام حتى لو ظننا أنه قالها تعوداً، فإننا نعصم دمه وماله؛ ولو ظننا أنه قالها كاذباً، ودليل ذلك قصة المشرك الذي أدركه أسامة بن زيد رضي الله عنهما حين هرب المشرك، فلما أدركه أسامة

بالسيف قال: لا إله إلا الله، فقتله أسامة ظناً أنه قالها تعوداً من القتل، أي قالها لئلا يقتل، فقتله، فلما أخبر بذلك النبي على جعل يردد: «أَقَتَلَتَهُ بَعْدَ أَنْ قَالَ لاَ إِلاَ اللهُ؟ قَالَ: يَا رَسُولَ اللهِ إِنَّمَا قَالَهَا تَعَوُّذاً وجعل عَلَيْ يردد: «أَقَتَلَتَهُ بَعْدَ أَنْ قَالَ لاَ قَالَ لاَ إِلاَ اللهُ؟» قال أسامة: فتمنيت أنني لم أكن أسلمت قبل ذلك اليوم، من شدة ما وجد رضي الله عنه (١).

إذاً نحن ليس لنا إلا الظاهر حتى لو غلب على ظننا أنه قالها تعوذاً فإنها تعصمه، نعم لو ارتد بعد ذلك قتلناه، وهذا يوجد من جنود الكفر إذا أسرهم المسلمون قالوا: أسلمنا من أجل أن يعصموا أنفسهم من القتل، فيسأل المجاهدون ويقولون: هل نقتل هؤلاء بعد أن قالوا: لا إله إلا الله أم لا؟

نقول: حديث أسامة يدلّ على أنهم لا يقتلون ولكن يراقبون، فإذا ظهر منهم ردة قتلوا، لأنهم بشهادة أن لا إله إلا الله تَلزمهم أحكام الإسلام.

فإن كان الكافر يقول: لا إله إلا الله لكن لا يشهد أن محمداً رسول الله ، فلا يكفيه ذلك حتى يقول: أشهد أن لا إله إلا الله وأشهد أن محمداً رسول الله ، وعلى هذا فالكافر يدخل في الإسلام بمجرد أن يقول: لا إله إلا الله ، فإذا كان يقولها لكنه ينكر رسالة النبي علي فلابد أن يضيف إليها شهادة أن محمداً رسول الله ، وفي الحديث الشريف: أَدْعُهُمْ إلى شَهَادَةِ أَنْ لاَ إِلهَ إِلاَ الله وأتي رَسُول الله ، وفي الحديث الشريف: أَدْعُهُمْ إلى شَهَادَةِ أَنْ لاَ إِلهَ إِلاَ الله وأتي رَسُول الله » ("وقد عُلم بالاضطرار من دين

<sup>(</sup>۱) رواه البخاري، كتاب المغازي، باب بعث النبي ﷺ أسامة بن زيد حديث (٢٦٩)، ومسلم، كتاب الإيمان، باب تحريم قتل الكافر بعد أن قال: لا إله إلا الله، حديث (٩٦).

<sup>(</sup>٢) اخرجه البخاري، كتاب الزكاة، باب وجوب الزكاة، (١٣٣١)، ومسلم، كتاب الإيمان، باب الدعاء إلى الشهادتين وشرائع الإسلام، (١٩)، (٢٩).

الرسول رَهِ الله واتفقت عليه الأمة: أن أول ما يؤمر به الخلق شهادة أن لا إله إلا الله وأن محمداً رسول الله وبذلك يصير الكافر مسلما وإذا كان مسلما وشهد أن لا إله إلا الله ومات على ذلك فإنه يكفي لقول النبي رَهِ الله ومات على ذلك فإنه يكفي لقول النبي رَهَ الله ومات على ذلك فإنه يكفي لقول النبي رَه الله ومات على ذلك فإنه يكفي لقول النبي راح الله ومات على ذلك فإنه يكفي القول النبي راح ومات على ذلك فإنه يكفي الما الله والله والله والمحمداً والله وليس عنده فيها إشكال.

شهادة أن لا إله إلا الله تستلزم إخلاص العبادة لله، ويسمى هذا النوع من التوحيد توحيد الألوهية، ويسمى توحيد العبادة، لأن معنى لا إله إلا الله أي لا معبود حقّ إلا الله، إذاً لا تعبد غير الله، فمن قال: لا إله إلا الله وعبد غير الله فهو كاذب، إذ أن هذه الشهادة تستلزم إخلاص العبادة لله عزّ وجل وطرد الرياء والفخر وما أشبه ذلك.

<sup>(</sup>١) سنن أبي داود، كتاب الجنائز، باب التلقين، حديث (٣١١٦).

ومما سبق يُعلم خطأ المؤرّخين الذين قالوا: إن هناك رسولاً أو أكثر قبل نوح، فليس قبل نوح عليه السلام رسول بدليل قول الله تعالى: ﴿ هَاإِنّا أَوَحَيْنَا إِلَىٰ نُوحٍ وَالنِّيتِنَ مِنْ بَعْدِوّ ﴾ [النساء: ١٦٣]، وقال الله عزّ وجل: ﴿ وَلَقَدْ أَرّسَلْنَا نُوحًا وَإِبْرَهِيمَ وَجَعَلْنَا فِي ذُرِيّتِهِمَا ٱلنَّبُوَّةَ وَٱلْكِتَنَبُ ﴾ [الحديد: ٢٦] أي في ذريتهم خاصة.

ومن السنة ما جاء في حديث الشفاعة أن الناس يأتون إلى نوح فيقولون له: "أَنْتَ أُوَّلُ رَسُوْلٍ أَرْسَلَهُ اللهُ إِلَى أَهْلِ الأَرْضِ" (١) فعقيدتنا أن أول الرسل نوحٌ عليه السلام، وآخرهم محمد على فمن ادعى النبوة بعد محمد على فحكمه أنه كافر، لقول الله تعالى: ﴿ وَلَكِكِن رَّسُولَ اللهُ وَخَاتَم النبيت فَ ولم يقل سبحانه «وخاتم الرسل»، مع أنه قال «رسول الله» بالأول، لأنه إذا كان خاتم النبيين فهو خاتم الرسل، إذ لا رسالة إلا بعد النبوة، فإذا انتفت النبوة من بعده فالرسالة من باب أولى.

# شهادة أن محمداً رسول الله تستلزم أموراً منها:

<sup>(</sup>۱) رواه البخاري، كتاب أحاديث الأنبياء، باب قوله تعالى: ﴿ وَلَقَدْ أَرْسَلْنَا نُوحًا ﴾ الأرواح جنود مجندة (۳۱۲۲)، ومسلم، كتاب الإيمان، باب أدنى أهل الجنة منزلة فيها، حديث (۱۹٤).

عن الرسول على وجب علينا تصديقه، سواء علمنا وجهه أم لم نعلمه، أحياناً تأتي أحاديث نعرف المعنى لكن لا نعرف وجهها، فالواجب علينا التصديق.

الناني: امتثال أمره عَلَيْهُ ولا نتردد فيه لقول الله تعالى: ﴿ وَمَا كَانَ لِمُوْمِنِ وَلا مُؤْمِنَةٍ إِذَا قَضَى اللهُ وَرَسُولُهُ أَمَّوا أَن يَكُونَ لَمُمُ الجِّيرَةُ مِنَ أَمْرِهِمٌ ﴾ [الأحزاب: ٣٦] ولهذا أقول: من الخطأ أنَّ بعضهم إذا جاءه الأمر من الله ورسوله بدأ يتساءل فيقول: هل الأمر للوجوب أو للاستحباب؟ كما يقوله كثير من الناس اليوم، وهذا السؤال يجب طرحه وأن لا يورد؛ لأن الصحابة رضي الله عنهم إذا أمرهم النبي على لم يكونوا يقولون يا رسول الله: هل الأمر للوجوب أو الأمر للاستحباب أو غير ذلك؟ بل كانوا يمتثلون ويصدقون بدون أن يسألوا. نقول: لا تسأل وعليك بالامتثال، أنت تشهد أن محمداً رسول الله فافعل ما أمرك به.

وفي حالة ما إذا وقع الإنسان في مسألة وخالف الأمر، فهنا له الحق أن يسأل هل هو للوجوب أو لغير الوجوب، لأنه إذا كان للوجوب وجب عليه أن يتوب منه لأنه خالف، وإذا كان لغير الوجوب فأمره سهل.

الثالث: أن يجتنب ما نهى رسول الله ﷺ عنه بدون تردد، لا يَقُلْ: هذا ليس في القرآن فيهلك، لأننا نقول: ما جاء في السنة فقدأمر القرآن باتباعه. ولقد حذّر النبي ﷺ من هذا وأمثاله الذي يقول هذا ليس في القرآن فقال: «لا أَلْفَينَ أَحَدَكُمْ عَلَى أُرِيْكَتِه» أي جالساً متبختراً متعاظماً «يَأْتِيْهِ الأَمْرُ مِنْ عِنْدِيُ فَيَقُولُ مَا أَدْرِيْ، مَا كَانَ فِيْ كِتَابِ اللهِ إِتَّبَعْنَاهُ »(١) أي وما لم يكن لا نتبعه، مع أننا فيقُولُ مَا أَدْرِيْ، مَا كَانَ فِيْ كِتَابِ اللهِ إِتَّبَعْنَاهُ »(١) أي وما لم يكن لا نتبعه، مع أننا

<sup>(</sup>۱) رواه أبو داود، كتاب السنة، باب في لزوم السنة، حديث (٤٦٠٥)، والترمذي، كتاب العلم، باب ما نهى عنه أن يقال عند حديث النبي على المجارف (٢٦٦٣)، وابن ماجه، المقدمة، باب تعظيم حديث رسول الله على قال على من عارضه، (١٣).

نقول: كل ما جاء عن رسول الله على فقد جاء في القرآن، لأن الله تعالى قال: ﴿ وَٱتَّبِعُوهُ ﴾ [الأعراف: ١٥٨] وهو عام في كل ما قال.

الرابع: أن لا يقدم قول أحد من البشر على قول النبي على و على هذا لا يجوز أن تقدم قول فلان \_ الإمام من أئمة المسلمين \_ على قول الرسول للانك أنت والإمام يلزمكما اتباع الرسول على وما أعظم قول من إذا حاججته وقلت: قال رسول الله، قال: لكن الإمام فلان قال كذا وكذا، فهذه عظيمة جداً، إذ لا يحل لأحد أن يعارض قول النبي على بقول أحد من المخلوقين كائنا من كان حتى إنه ذُكِر عن عبد الله بن عباس رضي الله عنهما أنه قال: «يُوشكُ أن تنزل عليكم حجارة من السماء أقول قال رسول الله وتقولون قال أبو بكر وعمر رضي الله عنهما.

الخامس: أن لا يبتدع في دين الله مالم يأت به الرسول عَلَيْ ، سواء عقيدة ، أو قولاً ، أو فعلاً ، وعلى هذا فجميع المبتدعين لم يحققوا شهادة أن محمداً رسول الله ، لأنهم زادوا في شرعه ما ليس منه ، ولم يتأدبوا مع الرسول

السادس: أن لا يبتدع في حقه ما ليس منه، وعلى هذا فالذين يبتدعون الاحتفال بالمولد النبوي ناقصون في تحقيق شهادة أن محمداً رسول الله، لأن تحقيقها يستلزم أن لا تزيد في شريعته ما ليس منها.

السابع: أن تعتقد بأن النبي ﷺ ليس له شيء من الربوبية، أي أنه لا يُدعى، ولا يُستغاث به إلا في حياته فيما يقدر عليه، فهو عبد الله ورسوله ﴿ قُل

<sup>(</sup>١) أخرجه بنحوه الإمام أحمد ١/ ٣٣٧.

ولما نزلت هذه الآية كان رجل من الصحابة يقال له: ثابت بن قيس

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري، كتاب الصلاة، باب رفع الصوت في المساجد، (٤٥٨).

رضي الله عنه ممن يخطب بين يدي النبي ﷺ، وكان جهوري الصوت، فلما نزلت هذه الآية بقي في بيته يبكي ليلاً ونهاراً رضي الله عنه، - هؤلاء الذين يعلمون قدر القرآن الكريم - ففقده النبي عَلَيْ لأن من عادة الرسول عَلَيْ أن يتفقد أصحابه، وهذا من حسن رعايته ﷺ فسأل عنه فقالوا: يا رسول الله إن الرجل منذ أنزل الله تعالى هذه الآية وهو في بيته يبكي ليلاً ونهاراً، فقال ﷺ «إِذْهَبْ فَادْعُهُ لِي » فأتى النبي ﷺ فقال له: « مَا يُبْكِيْكَ يَا ثَابِتُ » فقال: أنا صيّت وأتخوَّف أن تكون هذه الآية نزلت فيّ، لأن الله تعالى يقول: ﴿ أَن تَحْبَطُ أَعْمَالُكُمْ وَأَنتُمْ لَا تَشَعُرُونَ إِنَّ ﴾ [الحجرات: ٢] فقال له الرسول عَلَيْ : « أَمَا تَرْضَى أَنْ تَعِيشَ حَمِيدًا، وَتُقْتَلَ شَهِينْدًا، وَتَدْخُلَ الجَنَّةُ»(١)، الله أكبر، كل من حاف من الله أمن، فهو بقي في بيته خائفاً من الله عزّ وجل ولكن أمَّنه الله، ولهذا يجب علينا وجوباً أن نشهد أن ثابت بن قيس رضي الله عنه من أهل الجنة ، لأن النبي عَلَيْهُ أخبر بهذا. فبقي الرجل حميداً في حياته وشارك المسلمين في قتال ، مسيلمة الكذاب، وغزوة مسيلمة الكذاب معروفة ومشهورة في التاريخ، وقتل رضي الله عنه شهيداً، ويدخل الجنة، اللهم اجعلنا من أهل الجنة يا رب العالمين.

وقع في قصته رضي الله عنه أيضاً مسألة غريبة: مر به أحد الجنود وهو ميت وعلى ثابت رضي الله عنه درع جيد، فأخذ الجندي الدرع منه ثم ذهب به إلى رحله وجعل عليه برمة \_ البرمة قدر من الخزف \_ وفي الليل رأى أحد

<sup>(</sup>۱) أخرجه ابن أبي الدنيا في مكارم الأخلاق، ج١/ص٢١، (١٤)، وابن حبان في صحيحه، ج١٦/ص٢١٦، (١٣١٦)، وابن جال في المعجم الكبير للطبراني، (١٨/٢) حديث (١٣١٦)، وابن المبارك في الجهاد، ج ١/ص١٠، (١٢٣)، والطبراني في معجمه الأوسط، ج١/ص١٨، (٤٢).

أصحاب ثابت ثابتاً رضي الله عنه في المنام وأخبره الخبر وقال له: مربي رجل من الجند وأخذ درعي ووضعه تحت برمة في طرف العسكر وحوله فرس تستن، أي رافعة إحدى قوائمها، فلما أصبح الرجل الذي رأى هذه الرؤيا أخبر بها القائد خالد بن الوليد رضي الله عنه فأرسله إلى المكان، ولما أرسله إلى المكان وجد الأمر كما قال ثابت فسبحان الله العظيم ما الذي أعلم ثابتاً وهو ميت، لكن الرؤيا الصالحة جزء من ستة وأربعين جزءاً من النبوة، فأخذ الدرع.

كما أن ثابتاً رضي الله عنه أوصى بوصية بعد موته ، وأُبلِغَت أبا بكر رضي الله عنه فنفذ الوصية (١) ، قالوا: ولا يوجد أحد نفذت وصيته التي أوصى بها بعد موته إلا ثابت بن قيس رضي الله عنه ، لكن يشكل على هذا كيف نعتبر الرؤيا في تنفيذ الوصية ؟

والجواب: أنه إذا دلت القرائن على صدق الرؤيا تُفذت الوصية ولا حرج. ولقد حدثني رجل أثق به يقول: إنه مات أبوه وكان قد استأجر البيت الذي تركه بعد موته لمدة كذا سنة، فلما مات أتى أهل البيت الذين يملكون رقبة البيت وقالوا للورثة: اخرجوا عن البيت، البيت بيتنا، فقالوا: لن نخرج، بين مورثنا وبينكم عقد لم ينته بعد، فقالوا: بل انتهى العقد، ففزع الورثة من هذه الدعوى وضاقت بهم الأرض، يقول: فلما كان ذات ليلة رأيت في المنام أن أبي أطل علينا من فرجة المجلس وقال لهم: العقد في أول صفحة من الدفتر لكنه لاصق في جلدة الدفتر، فلما أصبح وفتح أول صفحة وجد العقد.

<sup>(</sup>١) الطبراني في «المعجم الكبير» (١٣٠٧)، والحاكم في «المستدرك» ٣/ ٢٣٥.

سبحان الله، فالله تعالى قد يخبر بعض الموتى ببعض ما يحصل على أهله، لكن هذه مسائل ليست لكل أحد.

«وتُقيم الصلاة» أي تأتي بها قويمة، ولا تكون قويمة إلا بفعل شروطها وأركانها وواجباتها وهذا لابد منه وبمكملاتها، تكون أكمل.

ولا حاجة لشرح هذه لأنها معروفة في كتب الفقه(١).

وقوله «الصّلاة» يشمل كل الصلاة: الفريضة والنافلة، وهل تدخل صلاة الجنازة أو لا؟

يحتمل هذا وهذا، إذا نظرنا إلى عموم اللفظ قلنا: إنها داخلة لأنها صلاة، كما قال الله عز وجل: ﴿ وَلَا تُصُلِّ عَلَىٓ أَحَدِ مِّنَهُم مَّاتَ أَبْدًا ﴾ [التوبة: ٨٤]، وإن نظرنا إلى أن صلاة الجنازة صلاة طارئة حادثة يقصد بها الشفاعة للميت قلنا: لا تدخل في عموم الأمر بالإحسان.

«وَتُؤْتِي الزَّكَاةَ» تؤتي بمعنى تعطي، والزكاة هي: المال الوجب في الأموال الزكوية، فيعطيه الإنسان مستحقه تعبّداً لله عزّ وجل ورجاء لثوابه.

مثال ذلك: الدراهم والدنانير فيهما زكاة، وهي ربع العشر، أي تأخذ ربع العشر وهو واحد من أربعين وتعطيه المستحق.

وقد بين الله عزّ وجل أهل الزكاة في سورة التوبة أنهم ثمانية أصناف فقال عزّ وجل: ﴿ ﴿ إِنَّمَا ٱلصَّدَقَاتُ لِلْفُةَرَآءِ وَٱلْمَسَكِينِ وَٱلْعَنْمِلِينَ عَلَيْهَا وَٱلْمُؤَلَّفَةِ فُلُوبُهُمْ وَفِي الرِّقَابِ وَٱلْعَنْدِمِينَ وَفِي سَبِيلِ ٱللَّهِ وَٱبْنِ ٱلسَّبِيلِ فَرِيضَةً مِّرَبَ ٱللَّهِ ﴾ [التوبة: ٢٠] أي

<sup>(</sup>۱) تكلم شيخنا \_ غفر الله له \_ عن أحكام الصلاة في «مجموع الفتاوى» المجلدات: 17\_11\_10.

فرضها الله علينا أن نعطيها هؤلاء ولا نعطي غيرهم ﴿ وَٱللَّهُ عَلِيــهُ حَكِيمُ ﴾ [التوبة: ٦٠] وتفاصيل ذلك مذكورة في كتب الفقه ولا حاجة إلى تفصيله هنا (١).

«وتَصُوْمَ رَمَضَانَ» بأن تمسك عن المفطرات من طلوع الفجر الثاني إلى غروب الشمس تعبّداً لله تعالى .

والمفطرات أيضاً معروفة لا حاجة إلى ذكرها (٢) ولكن ننبّه على شيء مهمّ فيها: أن المفطرات لا تفطر الصائم إلا بثلاثة شروط: أن يكون عالماً، وأن يكون مريداً.

فضد العالم الجاهل، فلو أكل الصائم يظن الليل باق ثم تبين أنه قد طلع الصبح وهو يأكل فحكم الصوم أنه صحيح.

ولو أكل يظن غروب الشمس ثم تبين أنها لم تغرب فالصوم صحيح، ودليل ذلك: ما رواه البخاري عن أسماء بنت أبي بكر رضي الله عنهما قالت: «أفطرنا في يوم غيم على عهد النبي عَلَيْ ثم طلعت الشمس»(٣) ولم يأمرهم بالقضاء، فلو كان القضاء واجباً لبيّنه النبي عَلَيْ ولنُقِلَ إلينا لأنه إذا كان واجباً لكان القضاء من شريعة الله، ولابد أن ينقل، وهو داخل في عموم قوله تعالى: ﴿ رَبّنَا لا تُوَاخِذُنَا إِن نَسِينا أَوْ أَخْطَأَنا ﴾ [البقرة: ٢٨٦] وقوله: ﴿ وَلَيْسَ عَلَيْكُمْ جُنَاحٌ فِي عَا أَخْطَأَتُم بِهِ وَلَكِن مَا تَعَمَّدَتْ قُلُوبُكُمْ ﴾ [الأحزاب: ٥].

<sup>(</sup>١) فصّل شيخنا \_ غفر الله له \_ أحكام الزكاة في المجلد ١٨ من مجموع الفتاوي.

<sup>(</sup>٢) فصّل شيخنا ـ غفر الله له ـ أحكام الصيام في المجلد ١٩ من مجموع الفتاوى.

<sup>(</sup>٣) رواه البخاري، كتاب الصوم، باب إذا أفطر في رمضان ثم طلعت الشمس (١٨٥٨).

ولو أكل غير مريد للأكل أو شرب غير مريد للشرب بأن كان مكرهاً فصيامه صحيح، ومن ذلك: أن يكره الرجل زوجته فيجامعها وهي صائمة، فليس عليها شيء لا قضاء ولا كفارة.

هذه مهمة لأن كثيراً من الفقهاء يقولون: إن الإنسان إذا أكل جاهلاً بالوقت سواء من أول النهار أو آخره وجب عليه القضاء إذا تبين أنه قد أكل في النهار، ولكن يقال: إن الذي شرع الصوم للعباد هو الذي رفع عنهم الحرج بهذه الأعذار.

«وَتَحُجّ البَيْتَ» أي تقصده لأداء المناسك في وقت مخصوص تعبّداً لله تعالى .

وهل يدخل في ذلك العمرة أو لا؟

فيه خلاف بين العلماء: فمنهم من قال: إن العمرة داخلة لقول النبي عَلَيْهُ: «العُمْرَةُ حَجُّ أَصْغَر»(١) لأنه وردت روايات في نفس الحديث فيها ذكر العمرة.

والصحيح أن العمرة دون الحج، أي ليست من أركان الإسلام لكنها واجبة يأثم الإنسان بتركها إذا تمت شروط الوجوب.

"إِنِ اسْتَطَعْتَ إِلَيْهِ سَبِيْلاً » مؤخوذ من قوله تعالى: ﴿ وَلِلَّهِ عَلَى ٱلنَّاسِ حِجُّ ٱلْكَيْتِ مَنِ ٱسْتَطَاعَ إِلَيْهِ سَبِيلاً ﴾ [آل عمران: ٩٧] قد يقول قائل: هذا الشرط في جميع العبادات لقول الله تعالى: ﴿ فَٱلْقَوْا ٱللَّهَ مَا ٱسْتَطَعْتُم ﴾ [التغابن: ١٦] فلماذا خص الحج؟

<sup>(</sup>١) البيهقي في «السنن والآثار» جـ ٧ ص ٥٦ حديث رقم (٩٢٨١).

نقول: خص الحج لأن الغالب فيه المشقة والتعب وعدم القدرة، فلذلك نص عليه وإلا فجميع العبادات لابد فيها من الاستطاعة.

«قَالَ صَدَقْتَ» أي أخبرت بالحق، والقائل هو جبريل عليه السلام.

«قَالَ عُمَرُ: فَعَجِبْنَا لَهُ يَسْأَلُهُ وَيُصَدَّقُه» ووجه العجب أن السائل عادة يكون جاهلاً، والمصدّق يكون عالماً فكيف يجتمع هذا وهذا، ومثاله: لو قال قائل: فلانٌ قدم من المدينة، فقال بعضهم: صدقت، فمقتضى ذلك أنه عالم، فكيف يسأل جبريل عليه السلام النبي عَلَيْهُ ثم يقول صدقت؟ هذا محل عجب، وستأتي الحكمة من ذلك.

«قَالَ: فَأَخْبرني عَنِ الإِيمَانِ» قال: أي جبريل، فأخبرني: أي يا محمد عن الإيمان؟

والإيمان في اللغة: هو الإقرار والاعتراف المستلزم للقبول والإذعان وهو مطابق للشرع.

وأما قولهم: الإيمان في اللغة التصديق ففيه نظر، لأنه يقال: آمنت بكذا وصدقت فلاناً ولا يقال: آمنت فلاناً، بل يقال: صدقه، فصدق فعل متعد، وآمن فعل لازم، وقد ذكر ذلك شيخ الإسلام ابن تيمية ـ رحمه الله ـ باستفاضة في كتابه: (كتاب الإيمان).

وقولنا: الإيمان المستلزم للقبول والإذعان احترازاً مما لو أقر لكن لم يقبل كأبي طالب عم النبي على أقر بالنبي على وأنه صادق لكن لم يقبل ما جاء به \_ نسأل الله العافية \_ ولم يُذعن ولم يتابع، فلم ينفعه الإقرار، فلابد من القبول والإذعان.

ولذلك يخطىء خطأً كبيراً من يقول: إن أهل الكتاب مؤمنون بالله، وكيف يكون ذلك وهم لم يقبلوا شرع الله ولم يذعنوا له، فاليهود والنصارى حيث بعث رسول الله علي كفروا به وليسوا بمسلمين ودينهم دين باطل، ومن اعتقد أن دينهم صحيح مساو لدين الإسلام فهو كافر خارج عن الإسلام فالإيمان قبولٌ وإذعانٌ.

«قَالَ: الإِيْمَانُ أَنْ تُؤمِنَ باللهِ، وَمَلائِكَتِهِ، وَكُتُبِهِ، وَرسله، وَاليَوْمِ الآخِرِ، وَتُؤمِنُ بِالقَدَرِ خَيْرِهِ وَشَرِّهِ» هذه ستة أشياء:

«أَنْ تُومِنَ بِاللهِ» الإِيمان بالله يتضمن أربعة أشياء:

الأول: الإيمان بوجوده سبحانه وتعالى. فمن أنكر الله تعالى فليس بمؤمن، ومع ذلك لا يمكن أن يوجد أحد ينكر وجود الله تعالى بقرارة نفسه، حتى فرعون الذي قال لموسى: ما رب العالمين؟ كان مقراً بالله، قال له موسى: ﴿ لَقَدْ عَلِمْتَ مَا أَنزَلَ هَا وُلَا رَبُ ٱلسَّمَوْتِ وَٱلْأَرْضِ بَصَآبِرَ ﴾ [الإسراء: ١٠٢] لكنه جاحد، كما قال الله تعالى: ﴿ وَجَحَدُواْ بِهَا وَاستَيْقَنَتُهَا أَنفُسُهُمْ ظُلُمًا وَعُلُواً ﴾ [النمل: ١٤].

الثاني: الإيمان بانفراده بالرّبوبية، أي تؤمن بأنه وحده الرّب وأنه منفرد بالربوبية، والرب هو الخالق المالك المدبر.

فمن الذي خلق السماوات والأرض؟ الله عزّ وجل.

ومن الذي خلق البشر؟ الله عزّ وجل.

ومن يملك تدبير السماوات والأرض؟ الله عزّ وجل.

الثالث: الإيمان بانفراده بالألوهية، وأنه وحده الذي لا إله إلا هو لا

شريك له، فمن ادعى أن مع الله إلها يُعبد فإنه لم يؤمن بالله، فلابد أن تؤمن بالله، فلابد أن تؤمن بالله الله المنت به .

الرابع: أن تؤمن بالأسماء والصفات على الوجه اللائق به من غير تحريف، ولا تعطيل ولا تكييف، ولا تمثيل، فمن حرّف آيات الصفات أو أحاديث الصفات فإنه لم يحقق الإيمان بالله.

قال قومٌ: ﴿ ٱلرَّمْنَ عَلَى ٱلْعَرْشِ ٱسْتَوَىٰ ﴾ [طه: ٥] أي استولى ، مع أن معنى استوى شرعاً ولغة: علا وارتفع على العرش ، لكنه علو خاص ، ليس العلو العام على جميع المخلوقات . فهذا الذي فسّر ﴿ ٱسْتَوَىٰ ﴾ بـ: استولى لم يحقق الإيمان بالله ، لأنه نفى صفة أثبتها الله لنفسه ، والواجب إثبات الصفات .

ومن قال: ﴿ لِمَا خَلَقَتُ بِيَدَى ﴾ [ص: ٥٧] أي بقدرتي، أو بقوتي وليس لله يد حقيقية لم يحقق الإيمان بالله، لو حقق الإيمان بالله لقال: الله عزّ وجل يد حقيقية لكن لا تماثل أيدي المخلوقين، كما قال الله عزّ وجل: ﴿ لَيْسَ كَمِثَلِهِ عَنْ الله عَنْ وجل الله الله عن الله إلا على حسب ما أخبرنا الله به عن نفسه، فإذا كنّا لا يمكن أن نتحدث عن شخص لم نره وإن كان عندنا في البلد، فكيف نتحدث عن الله تعالى بلا علم.

ومن قال: إن الله لا يتكلم بكلام مسموع، ولكن كلامه هو المعنى القائم بنفسه، وما سمعه جبريل، أصوات خلقها الله عزّ وجل لتعبّر عما في نفسه، فهذا ما حقق الإيمان بالله. لأن تفسير (الكلام) بهذا المعنى يدلّ على أن الله تعالى لا يتكلم حقيقة، لأنك إذا قلت: الكلام هو المعنى القائم بالنفس صار معنى الكلام هو العلم، لا أنه المسموع، وعلى هذا فقس.

وعلى هذا فجميع المبتدعة في الأسماء والصفات، المخالفين لما عليه

السلف الصالح، لم يحققوا الإيمان بالله، والذي فاتهم من الأمور الأربعة هو الرابع: الإيمان بأسماء الله وصفاته، فلم يحققوا الإيمان به، ولا نقول: إنهم غير مؤمنين، فهم مؤمنون لاشك، لكنهم لم يحققوا الإيمان بالله، وهم مخطئون مخالفون لطريق السلف، وطريقتهم ضلال بلاشك، ولكن لا يحكم على صاحبه بالضلال حتى تقوم عليه الحجة، فإذا قامت عليه الحجة، وأصر على خطئه وضلاله، كان مبتدعاً فيما خالف فيه الحق، وإن كان سلفياً فيما سواه، فلا يوصف بأنه مبتدع على وجه الإطلاق، ولا بأنه سلفي على وجه الإطلاق، بل يوصف بأنه سلفي فيما وافق السلف، مبتدع فيما خالفهم.

ومن مسائل الأسماء والصفات التي حصل فيها خلاف معنى حديث: «أَنَّ اللهَ خَلَقَ آدَمَ عَلَى صُورَتِهِ»(١) وضجّوا وارتفعت أصواتهم وكثرت مناقشاتهم، كيف خلق آدم على صورته؟

فحرّفه قومٌ تحريفاً مشيئاً مستكرهاً، وقالوا: معنى الحديث: خَلَقَ الله آدم على صورته أي على صورة آدم ـ الله المستعان ـ هل يمكن لأفصح البشر وأنصح البشر أن يريد بالضمير ضمير المخلوق، بمعنى خلق آدم على صورته أي صورة آدم؟ لا يمكن هذا، لأن كل مخلوق فقد خلق على صورته، وحينئذ لا فضل لآدم على غيره، فهذا هراء لا معنى له، أتدرون لِمَ قالوا هذا التأويل المستكره المشين؟

قالوا: لأنك لو قلت إنها صورة الرب عزّ وجل لمثلّت الله بخلقه، لأن صورة الشيء مطابقة له، وهذا تمثيل.

 <sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري، كتاب الاستئذان، باب بدء السلام (٥٨٧٣)، ومسلم، كتاب الجنة وصفة نعيمها، باب يدخل الجنة أقوام أفئدتهم مثل أفئدة الطير (٢٨٤١).

وجوابنا على هذا أن نقول: لو أعطيت النصوص حقها لقلت خلق الله آدم على صورة الله، لكن ليس كمثل الله شيء.

فإن قال قائل: اضربوا لنا مثلاً نقتنع به، أن الشيء يكون على صورة الشيء وليس مماثلاً له؟

فالجواب أن نقول: ثبت عن النبي على أنه قال «إِنَّ أُوَّلَ زُمْرَةٍ تَدْخُلُ الجَنَّةَ عَلَى صُوْرَةِ القَمْرِ لَيْلَةِ البَدْرِ ثُمَّ الَّذِيْنَ يَلُونَهُمْ عَلَى أَضُوء كَوْكَ فِي السَّمَاء »(١) فهل أنت تعتقد أن هؤلاء الذين يدخلون الجنة على صورة القمر من كل وجهه أو تعتقد أنهم على صورة البشر لكن في الوضاءة والحسن والجمال واستدارة الوجه وما أشبه ذلك على صورة القمر، لا من كل وجه، فإن قلت بالأول فمقتضاه أنهم دخلوا وليس لهم أعين وليس لهم أفواه، وإن قلت بالثاني؛ زال الإشكال وثبت أنه لا يلزم من كون الشيء على صورة الشيء أن يكون مماثلاً له من كل وجه.

فالمهم أن باب الصفات باب عظيم ، وخطره جسيم ، ولا يمكن أن ينفك الإنسان من الورطات والهلكات التي يقع فيها إلا باتباع السلف الصالح ، أثبت ما أثبته الله تعالى لنفسه وانف ما نفى الله عن نفسه ، فتستريح .

هل تبحث في أمر يكون البحث فيه تعمّقاً وتنطعاً؟

الجواب: لاتبحث.

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري، كتاب بدء الخلق، باب ما جاء في صفة الجنة وأنها مخلوقة، (٣٢٤٦)، ومسلم، كتاب الجنة وصفة نعيمها، باب أول زمرة تدخل الجنة على صورة القمر ليلة البدر، (٢٨٣٤).

وقد سُئِل الإمام مالك \_ رحمه الله \_ عن قول الله تعالى: ﴿ ٱلرَّحْمَنُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ المُلْمُعِلَّا اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ المُلْمُعِلَّا اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ المَالِي المُلْمُعِلَّا المِلْمُلهِ اللهِ المُلْمُعِلَّا اللهِ المُلْمُولِيَّا المُلْمُولِيَّا الل

فأطرق ـ رحمه الله ـ برأسه وجعل يتصبب عرقاً من ثقل ما ألقي عليه وتعظيمه الرب جل وعلا، ثم رفع رأسه وقال: (الاستواء غير مجهول) أي أنه معلوم في اللغة العربية، استوى على كذا: أي علا عليه واستقر، وكل ما ورد في القرآن والسنة وكلام العرب أن (استوى) إذا تعدّت بـ(على) فمعناه العلو ثم قال - رحمه الله-: (والكيف غير معقول) معناه: أنّا لا ندرك كيفية استواء الله على عرشه بعقولنا، وإنما طريق ذلك السمع. ثم قال - رحمه الله-: (والإيمان به واجب) معناه: أن الإيمان باستواء الله على عرشه على الوجه اللائق واجب. ثم قال - رحمه الله-: (والسؤال عنه بدعة) معناه: أن السؤال عن كيفية الاستواء بدعة، لأن مثل هذا السؤال لم يسأل عنه الصحابة رضي الله عنهم النبي علي وهم أشد منا حرصاً على معرفة الله عزّ وجل، والمجيب لو سألوه فهو أعلم منا بالله تعالى، ومع ذلك لم يقع السؤال، أفلا يسعنا ما وسعهم؟

الجواب: بلى، فيجب على المسلم أن يسعه ما وسع السلف الصالح، فلا يسأل.

ثم قال الإمام مالك ـ رحمه الله ـ : (ما أراك) أي ما أظنك (إلا مبتدعاً) تريد أن تفسد على الناس دينهم، ثم أمر به فأُخرج من المسجد، أي مسجد النبي عَلَيْ ، ولم يقل: والله لا أستطيع إخراجه، أخشى أن أدخل في قوله تعالى : ﴿ وَمَنَ أَظَلَمُ مِمَّن مَنَعَ مَسَاحِدَ اللهِ أَن يُذَكّر فِيهَا السّمُهُ ﴾ [البقرة: ١١٤] لأني أمنع هذا من دخول المسجد، لأنه لم يدخل ليذكر فيه اسم الله ، بل دخل ليفسد عباد الله ، ومثل هذا يمنع .

فإذا كان الذي يأكل الثوم والبصل يمنع من دخول المسجد، فكيف بمن يفسد على الناس دينهم، أفلا يكون أحقّ بالمنع؟ بلى والله، ولكن كثيراً من الناس غافلون.

على كلّ حال هذا المقام مقام عظيم، لكني أحذركم أن تتعمّقوا في باب الأسماء والصفات، وأن تسألوا عما لا حاجة لكم به.

يقول بعض الناس: الله تعالى له أصابع، ويقول المحرفون: ليس له أصابع، والمراد بقوله: «إنَّ قُلُوْبَ بَنِيْ آدَمَ بَيْنَ أَصْبُعَيْنِ مِنْ أَصَابِعِ الرَّحْمَنِ» (١) كمال السيطرة والتدبير، سبحان الله، أأنتم أعلم أم رسول الله؟ نفوا الأصابع لظنهم أن إثباتها يستلزم التمثيل، فمثلوا أولاً وعطلوا ثانياً، فجمعوا بين التثميل والتعطيل.

وجاء آخرون فقالوا: قلوب بني آدم بين أصبعين من أصابع الرحمن، وأمسك المسواك بين أصابعه وقال: بين أصبعين من أصابع الرحمن. [قطع الله هاتين الأصبعين]. فهل يحل هذا؟

الجواب: لا يحل، أولاً: هل تعلم أن أصابع الله تعالى خمسة: إبهام وسبابة ووسطى وبنصر وخنصر؟ لا تعلم.

ثانيا: هل تعلم أن كون القلوب بين أصبعين من أصابع الرحمن، بين الإبهام والسبابة، أو بين الإبهام والوسطى، أو بين الإبهام والبنصر، أو بين الإبهام والخنصر؟ كيف تقول على الله ما لا تعلم أم على الله يفترون، فمثل هذا

<sup>(</sup>۱) أخرجه مسلم، كتاب القدر، باب تصريف الله تعالى القلوب كيف شاء، (٢٦٥٤)،(١٧).

يستحق أن يؤدّب لأنه قال على الله ما لا يعلم.

فقالوا: أليس النبي عَلَيْ لما قال: «وَكَانَ اللهُ سَمِيعاً بَصِيراً» وضع إبهامه وسبابته على العين والأذن(١).

نقول: بلى، لكن أنت لست رسولاً حتى تفعل هذا، ثم المقصود من وضع الرسول على أصبعيه تحقيق السمع والبصر فقط.

وأكرر أن باب الصفات باب عظيم، احذر أن تَزِلَّ، فتحت رجلك هوّة، والأمر صعب جداً.

يقول آخرون في قول الله تعالى: ﴿ وَٱلْأَرْضُ جَمِيعًا قَبْضَــتُهُ يَوْمَ اللهِ عَلَى شَيء ـ أعوذ بالله ـ والآخرون يقولون: قبضته أي تحت تصرفه، والفرق بينهما عظيم.

فعلى كل حال، أكرر: احذروًا في باب الصفات أن تخوضوا في شيءٍ لم يتكلم فيه السلف الصالح.

يقول بعض العلماء: من لم يسعه ما وسع الصحابة والتابعين فلا وسّع الله علمه.

وقوله: «وَمَلائِكَتِهِ» بدأ بالملائكة قبل الرسل والكتب لأنهم عالم غيبي، أما الرسل والكتب لأنهم عالم غيبي، أما الرسل والكتب فعالم محسوس، فالملائكة لا يظهرون بالحس إلا بإذن الله عزّ وجل، وقد خلق الله الملائكة من نور، كما ثبت عن النبي عليه الملائكة من نور، كما ثبت عن النبي عليه أحواف، فلا يحتاجون إلى أكل وشرب، ولهذا قيل: إنهم صمدٌ أي ليس لهم أجواف، فلا

<sup>(</sup>١) أخرجه أبو داود، كتاب السنة، باب في الجهمية، (٤٧٢٨).

<sup>(</sup>٢) رواه مسلم، كتاب الزهد (٢٩٩٦).

يحتاجون إلى أكل ولا شرب، فنؤمن أنَّ هناك عالماً غيبياً هم الملائكة.

وهم أصناف، ووظائفهم أيضاً حسب حكمة الله عزّ وجل كالبشر أصناف وظائفهم أصناف.

### والإيمان بالملائكة يتضمّن:

أولاً: الإيمان بأسماء من علمنا أسماءهم، مثل أن نؤمن بأن هناك ملكاً اسمه جبريل.

ثانياً: أن نؤمن بما لهم من أعمال مثلاً:

جبريل: موكل بالوحى، ينزل به من عند الله إلى رسله.

وميكائيل: موكل بالقطر أي بالمطر، والنبات أي نبات الأرض.

وأسرافيل: موكل بالنفخ في الصور.

هؤلاء الثلاثة كان النبي ﷺ يذكرهم عندما يستفتح صلاة الليل فيقول: «اللّهُمَّ رَبَّ جِبْرَائِيْلَ وَمِيكَائِيْلَ وَإِسْرَافِيْلَ» (١) والحكمة من هذا: أن كل واحد منهم موكل بحياة: فجبريل موكل بالوحي وهو حياة القلوب كما قال عزّ وجل: ﴿ وَكَذَلِكَ أُوحَامِنَ آمْرِناً ﴾ [الشورى: ٥٢] وميكائيل موكل بالقطر والنبات وهو حياة الأرض، وإسرافيل موكل بالنفخ في الصور وهو حياة الناس الحياة الأبدية.

والمناسبة ظاهرة، لأنك إذا قمت من النوم فقد بعثت من موت، كما قال

<sup>(</sup>۱) أخرجه مسلم، كتاب صلاة المسافرين وقصرها، باب الدعاء في صلاة الليل وقيامه، (۷۷۰)، (۲۰۰).

تعالى: ﴿ وَهُوَ ٱلَّذِى يَتَوَفَّنَكُم بِاللَّهِ وَيَعْلَمُ مَا جَرَحْتُم بِالنَّهَارِ ثُمُّ يَبْعَثُكُمْ فِيهِ ﴾ [الأنعام: ٦٠] وقال عزّ وجل: ﴿ اللَّهُ يَتَوَفَّى ٱلْأَنفُس حِينَ مَوْتِهِ اوَالَّتِي لَمْ تَمُتْ فِي مَنَامِهِ مَا فَيُمْسِلُ ٱلْأَخْرَى إِلَى أَجَلِ مُسَمَّى ﴾ [الزمر: مَنَامِهِ مَا أَنْ أَجَلِ مُسَمَّى ﴾ [الزمر: ٢٤].

إذا كان القيام من الليل بعثاً وهؤلاء الملائكة الثلاثة الكرام كلهم موكلون بحياة، صارت المناسبة واضحة .

كذلك يجب الإيمان بما لبعض الملائكة من أعمال خاصة، فمثلاً: هناك ملائكة وظائفهم أن يكتبوا أعمال العباد، قال الله عزّ وجل: ﴿ وَلَقَدَ خَلَقْنَا الْإِنْسَنَ وَنَعْلَمُ مَا نُوسَوِسُ بِهِ، نَفْسُمُ وَضَّنُ أَقْرَبُ إِلَيْهِ مِنْ حَبْلِ ٱلْوَرِيدِ ﴿ إِلَّا يَنْكُنَى ٱلْمُتَلَقِيَانِ عَنِ الشِّمَالِ وَعِيدُ ﴿ مَا يَلْفِطُ مِن قَوْلٍ إِلَّا لَدَيْهِ رَقِيبٌ عَيدُ ﴿ اللّهِ عَلَى اللهُ عَرْ وجل أيضاً في آية أحرى: ﴿ كَلّا بَلْ مُوكِلُونَ بِاللّهِ بِي وَعِلَ اللهُ عَرْ وجل أيضاً في آية أحرى: ﴿ كَلّا بَلْ تُكَذِّبُونَ بِاللّهِ بِي وَإِنّ عَلَيْكُمْ لَحَيْظِينَ ﴿ كَرَامًا كَيْبِينَ ﴿ الانفطار: ٩ ـ ١١] في تعرف كل قول يقوله الإنسان، وظاهر الآية الكريمة أنهم يكتبون ما للإنسان وما عليه وما ليس له ولا عليه، وجه كون هذا هو الظاهر: أن قوله عزّ وجل: ﴿ مِن قَوْلٍ اللهِ نكرة في سياق النفي مؤكدة بـ: (من) فتفيد العموم، لكن ما ليس له ولا عليه، وإنما يقال إنه فاته خير كثير.

وذُكر أن رجلاً دخل على الإمام أحمد بن حنبل ـ رحمه الله ـ فقيه المحدثين ومحدث الفقهاء وإمام أهل السنة، دخل عليه وهو يئن من الوجع، فقال له: يا أبا عبد الله تئن وقد قال طاووس: إن الملك يكتب حتى أنين المريض، فأمسك الإمام أحمد ـ رحمه الله تعالى ـ عن الأنين، وهذا من تعظيم آثار السلف عند السلف.

ومن الملائكة من هم موكلون بالسياحة في الأرض يلتمسون حِلَق الذكر والعلم فإذا وجدوها جلسوا.

ومنهم ملائكة موكلون بحفظ بني آدم.

ومنهم ملائكة موكلون بقبض أرواح بني آدم.

ومنهم ملائكة موكلون بسؤال الميت في قبره .

ومنهم ملائكة موكلون بتلقّي المؤمنين يوم القيامة: ﴿ وَلَنَلَقَالُهُمُ الْمَلَكِيكَ أَنَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّا اللَّا اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ا

ومنهم ملائكة موكلون بتحية أهل الجنة كما قال تعالى في كتابه: ﴿ وَٱلْمَلَتَ كُمُ اللَّهِ مَلِنَكُمْ مَلِ كُلِّ بَابٍ إِنْ اللَّهُ عَلَيْكُمْ بِمَاصَبَرْتُمْ ﴾ [الرعد: ٢٣\_٢٤].

ومنهم ملائكة يعبدون الله عزّ وجل ليلاً ونهاراً، كما قال سبحانه وتعالى: ﴿ يُسَيِّحُونَ النَّيْلُ وَالنَّهَارَ لَا يَفْتُرُونَ ﴿ يَفْتُرُونَ النِّي عَلَيْ السَّماءُ وَحَقَ لَهَا أَنْ تَتِطَّ والأطيط: هو صرير الرحل على البعير إذا كان الحمل ثقيلاً، فيقول عَلَيْ : «أَطَّتِ السَّماءُ وَحَقَ لَهَا أَنْ تَتِطَّ ، مَا مِنْ مَوْضِعِ أَرْبَعِ أَصَابِع مِنْهَا إِلاَّ وَفِيْهِ مَلَكُ قَائِمٌ لله أَوْ رَاكِعٌ أَوْ سَاجِد » (١)

«وَكُتُبِهِ» جمع كتاب بمعنى: مكتوب والمراد بها الكتب التي أنزلها الله عزّ وجل على رسله لأنه ما من رسول إلا أنزل الله عليه كتاباً كما قال الله عزّ وجل: ﴿ كَانَ ٱلنَّاسُ أُمَّةً وَحِدَةً فَبَعَثَ ٱللَّهُ ٱلنَّبِيِّئَنَ مُبَشِّرِينَ وَمُنذِرِينَ وَأَنزَلَ مَعَهُمُ وَجِل: ﴿ كَانَ ٱلنَّاسُ أُمَّةً وَحِدَةً فَبَعَثَ ٱللَّهُ ٱلنَّبِيِّئَنَ مُبَشِّرِينَ وَمُنذِرِينَ وَأَنزَلَ مَعَهُمُ اللَّهِ اللَّهِ عَن اللَّهُ النَّاسُ أُمَّةً وَحِدَةً فَبَعَثَ ٱللَّهُ ٱلنَّبِيِّئَنَ مُبَشِّرِينَ وَمُنذِرِينَ وَأَنزَلَ مَعَهُمُ اللَّهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ الللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ ا

<sup>(</sup>۱) أخرجه الإمام أحمد في مسنده، ج٥/١٧٣، والترمذي، كتاب الزهد، باب قول النبي ﷺ: الو تعلمون ما أعلم لضحكتم قليلاً»، (٢٣١٢)، وابن ماجه، كتاب الزهد، باب الحزن والبكاء، (٤١٩٠).

ذُرِيَّتِهِ مَا النَّبُوَّةَ وَالْكِتَنَبُ ﴾ [الحديد: ٢٦] واعلم أن جميع الكتب السابقة منسوخة بما له هيمنة عليها وهو القرآن، قال الله عزّ وجل: ﴿ وَأَنزَلْنَا إِلَيْكَ الْكِتَبَ بِٱلْحَقِّ مُصَدِّقًا لِمَا بَيْنَ يَدَيْهِ مِنَ ٱلْكِتَبَ وَمُهَيِّمِنًا عَلَيَّهِ ﴾ [المائدة: ٤٨] كل الكتب منسوخة بالقرآن، فلا يُعمل بها شرعاً.

واختلف العلماء\_رحمهم الله \_ فيما ثبت في شرائع من قبلنا، هل نعمل به إلا أن يرد شرعنا بخلافه، أو لا نعمل به ؟

من العلماء من قال: إن شرع من قبلنا شرع لنا ما لم يرد شرعنا بخلافه، وذلك أن ما سبق من الشرائع:

١\_إما أن توافقه شريعتنا.

٢\_وإما أن تخالفه شريعتنا .

٣\_وإما أن لا ترد شريعتنا بخلافه ولا وفاقه فيكون مسكوتاً عنه .

- فما وافقته شريعتنا فهو حق ونتبعه، وهذا بالإِجماع، واتباعنا إياه لا لأجل وروده في الكتاب السابق ولكن لشريعتنا.

\_وما خالف شريعتنا فلا نعمل به بالاتفاق، لأنه منسوخ، ومثاله لا يحرم على الناس أكل الإبل في وقتنا مع أنها على بني إسرائيل ـ اليهود خاصة ـ كانت محرمة.

\_وما لم يرد شرعنا بخلافه ولا وفاقه فهذا محل الخلاف: منهم من قال: إنه شرع لنا. ومنهم من قال: ليس بشرع لنا ولكل دليل، وتفصيل ذلك في أصول الفقه.

### \* والإيمان بالكتب يتضمن أربعة أمور:

أولاً: أن نؤمن بأن الله تعالى أنزل على الرسل كتباً، وأنها من عند الله ولكن لا نؤمن بأن الكتب الموجودة في أيدي هذه الأمم هي الكتب التي من عند الله لأنها محرفة ومبدلة، لكن أصل الكتاب المنزل على الرسول نؤمن بأنه حق من عند الله.

ثانياً: أن نؤمن بصحة ما فيها من أخبار كأخبار القرآن وأخبار ما لم يبدل أو يحرّف من الكتب السابقة.

ثالثاً: أن نؤمن بما فيها من أحكام إذا لم تخالف شريعتنا على القول بأن شرع من قبلنا شرع لنا\_وهو الحق\_.

رابعاً: أن نؤمن بما علمنا من أسمائها، مثل: القرآن والتوارة والإنجيل والزبور وصحف إبراهيم وصحف موسى.

فلو قال رجل: أنا لا أومن بأن هناك كتاباً يسمى التوراة، فإنه كافر، لأن الإيمان بالله يتضمن الإيمان بالكتب.

«وَرَسُلِهِ» أي أن تؤمن برسل الله عزّ وجل، والمراد بالرسل من البشر، وليُعلم بأنه يعبر برسول ويعبّر بنبي، فهل معناهما واحد؟

الجواب: أما في القرآن فكل من ذكر من الأنبياء فهو رسول، فكلما وجدت في القرآن من نبي فهو رسول، لكن معنى النبي والرسول يختلف، والصواب فيه: أن النبي هو من أوحي إليه بشرع وأمر بالعمل به ولكن لم يؤمر بتبليغه، فهو نبي بمعنى مُخْبَر، مثاله: آدم عليه السلام أبو البشر نبي مكلف لكنه ليس برسول، لأن أول الرسل نوح، أما آدم فنبي كما صح ذلك عن النبي

فإذا قال قائل: لماذا لم يرسل؟

فالجواب: لأن الناس في ذلك الوقت كانوا أمة واحدة، قليلين وليس بينهم اختلاف، لم تتسع الدنيا ولم ينتشر البشر فكانوا متّفقين فكفاهم أن يروا أباهم على عبادة ويتبعوه، ثم لما حصل الخلاف وانتشر الناس احتيج إلى الرسل، كما قال الله عزّ وجل: ﴿ كَانَ ٱلنَّاسُ أُمّةً وَيَحِدَةً فَبَعَثَ ٱللّهُ ٱلنَّهِ النّبِيَّ مُبَشِّرِينَ وَمُنذِرِينَ ﴾ [البقرة: ٢١٣].

فإذا قال قائل: ما الفائدة من النبي بعد آدم عليه السلام إذا كان لم يؤمر بالتبليغ؟

قلنا الفائدة: تذكير الناس بالشريعة التي نسوها، وفي هذا لا يكون الإعراض من الناس تاماً فلا يحتاجون إلى رسول، ويكفي النبي الذي يذكرهم بالشريعة، قال الله تعالى: ﴿ إِنَّا أَنزَلْنَا ٱلتَّوْرَعَةَ فِيهَا هُدًى وَنُورٌ يَعَكُمُ مَهِا ٱلنَّبِيتُونَ الله الله تعالى: ﴿ إِنَّا أَنزَلْنَا ٱلتَّوْرَعَةَ فِيهَا هُدًى وَنُورٌ يَعَكُمُ مَا النّبي، لأن هذا الّذِينَ أَسْلَمُواْ لِلَّذِينَ هَادُواْ ﴾ [المائدة: ٤٤]. هذه هي الفائدة من النبي، لأن هذا الإيراد قوي وهو ما الفائدة من النبوة بلا رسالة؟ والجواب ما سبق. ولهذا جاء في حديث لكنه ضعيف: «عُلَمَاءُ أُمَّتِيْ كَأَنْبِيَاءِ بَنِيْ إِسْرَائِيْلُ (١) معناه صحيح لكنه ضعيف من حيث إنه مسند إلى النبي ﷺ.

\_ وأوّل الرسل نوح عليه السلام، وآخرهم محمد عَلَيْهُ، واعلم بأنك ستجد في بعض كتب التاريخ أن إدريس عليه الصلاة والسلام كان قبل نوح عليه السلام، وأن هناك بعضاً آخرين مثل شيث، كل هذا كذب وليس بصحيح.

فإدريس بعد نوح قطعاً، وقد قال بعض العلماء: إن إدريس من الرسل

<sup>(</sup>١) ذكره الشوكاني في «الفوائد المجموعة» ٢٨٦ والألباني في «الضعيفة» ٤٦٦.

في بني إسرائيل، لأنه دائماً يذكر في سياق قصصهم، لكن نعلم علم اليقين أنه ليس قبل نوح، والدليل قول الله تعالى: ﴿ فَإِنَّا آوَحَيْنَا إِلَيْكَ كُمّا آوَحَيْنَا إِلَى نُوحِ وَالنَّبِيّنَ مِنْ بَعْدِودٍ ﴾ [النساء: ١٦٣] وقال الله عزّ وجل: ﴿ وَلَقَدْ أَرْسَلْنَا نُوحًا وَإِبْرَهِيمَ وَالنَّبِيّنَ مِنْ بَعْدِودً ﴾ [النساء: ٢٦] وقال الله عزّ وجل: ﴿ وَلَقَدْ أَرْسَلْهُم الله وهم القمة، وَجَعَلْنَا فِي ذُرِيّتِهِمَا النَّبُوّةَ وَالنَّابِ، فمن زعم أن إدريس قبل نوح فقد كذب القرآن وعليه أن يتوب إلى الله من هذا الاعتقاد.

والرسل عليهم الصلاة والسلام هم أعلى طبقات البشر الدين أنعم الله عليهم، قال الله تعالى: ﴿ وَمَن يُطِعِ ٱللَّهَ وَٱلرَّسُولَ فَأُوْلَتِكَ مَعَ ٱلَّذِينَ ٱنَّعَمَ ٱللَّهُ عَلَيْهِم مِّنَ ٱلنَّابِينَ وَٱلصِّلِعِينَ وَٱلصَّلِعِينَ ﴾ [النساء: ٦٩] هذه أربعة أصناف.

فالنبيون يدخل فيهم الرسل وهم أفضل من الأنبياء، ثم الرسل أفضلهم خمسة هم أُولوا العزم، ذكروا في القرآن في موضعين في سورة الأحزاب وفي سورة الشورى: ففي سورة الأحزاب قال الله تعالى: ﴿ وَإِذْ أَخَذْنَا مِنَ النّبِيّنِ مَن مَنْ فَهُمْ وَمِن نُوج وَإِبْرَهِم وَمُوسَىٰ وَعِيسَى ﴾ [الأحزاب: ٧] وفي سورة الشورى قال الله تعالى: ﴿ هَ اللّه تعالى: ﴿ هَ اللّه تعالى عَمْ وَمُوسَىٰ وَعِيسَى ﴾ [الأحزاب: ٧] وفي سورة الشورى قال الله تعالى: ﴿ هَ شَرَعَ لَكُمْ مِن الدّينِ مَا وَصَىٰ بِهِ انُوحًا وَالّذِي اَوْحَيْمَا إِلَيْكَ وَمَا وَصَيْنَا بِهِ عِلَى الله الله الله هذه وصية من الله للأولين والآخرين ﴿ أَنْ أَقِمُوا الدّينَ وَلَا لَنَفَرَقُوا ﴾ [الشورى: ١٣] فهي وصية بإقامة الدين وعدم التفرق في الدين.

وأفضلهم محمد عَلَيْكُ كما قال النبي عَلَيْكُ: « أَنَا سَيِّدُ وَلَدِ آدَمَ»(١) ولما التقى بهم في الإسراء أُمَّهم في الصلاة، فإبراهيم إمام الحنفاء صلى وراء محمد عَلَيْكُ،

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم، كتاب الفضائل، باب تفضيل نبينا ﷺ على جميع الخلائق، (٢٢٧٨)، (٣).

ومعلوم أنه لا يقدم في الإمامة إلا الأفضل، فالنبي عَيْنَ هو أفضل أولي العزم.

وإبراهيم الخليل عليه السلام يلي مرتبة النبي ﷺ الذي قال الله فيه: ﴿ وَٱتَّخَذَ اللَّهُ إِبْرَهِيمَ خَلِيلًا ﴿ قَلَى اللهِ العزم.

وقصّة ابتلاء إبراهيم عليه الصلاة والسلام أنه أتاه ابنٌ على كبر، ومعلوم أنه إذا أتى الفريد الوحيد ابنٌ على كبر، يكون في قلب أبيه في غاية المحبة، ولما بلغ معه السعى فلم يكن طفلاً لا يهتم به، ولم يكن كبيراً انفرد بنفسه بل بلغ السعى ، أي بدأ يمشى معه ، تعلق قلبه به تماماً فامتحنه الله تعالى ، بأن رأى في المنام أنه يذبح ابنه، ورؤيا الأنبياء وحي، فقال له: يا بني إني أرى في المنام أني أذبحك فانظر ماذا ترى، فلم يخبره لكن أراد أن يمتحنه، فجاء الابن في غاية ما يكون من الامتثال والانقياد فقال: يا أبتِ افعل ما تؤمر، لم يقل يا أبت اذبحني، بل قال: افعل ما تؤمر حتى ينبّهه أنه يفعل هذا امتثالاً لأمر الله عزّ وجل، افعل ما تؤمر ستجدني إن شاء الله من الصابرين، فلم يجزم، بل قال: إِن شاء الله ، كما قال الله تعالى : ﴿ وَلَا نَقُولَنَّ لِشَاْقَءٍ إِنِّي فَاعِلُ ذَلِكَ غَدًّا ﴿ إِنَّ أَن يَشَاءَ ٱللَّهُ ﴾ [الكهف ٢٣ - ٢٤] فاتفق الأب والابن على الاستجابة لأمر الله، فلما أسلما أي استسلما لأمر الله، وتلَّه أي أبوهُ للجبين أي على الأرض والجبين: الجبهة، وإنما تلَّه على الجبين دون أن يذبحه مستلقياً لئلا يرى وجه ابنه والسكين تلوح على رقبته، فيخفف هو عن نفسه ويخفف أيضاً على الابن، فلما تلَّه للجبين جاء الفرج من الله عزَّ وجل، فرِّج الله تعالى عنه: ﴿ وَيَندَيْنَهُ أَن يَتَإِبْرَهِيمُ وَإِنَّ فَدْصَدَّفْتَ ٱلرُّونِيَّ إِنَّا كَذَلِكَ بَعَزِي ٱلْمُحْسِنِينَ ﴾ [الصافات: ١٠٥\_١٠٥].

هذه المحبة لهذا الابن وهذا الابتلاء وهذا الامتثال التام يدل على أن محبة الله في قلب إبراهيم عليه السلام أعظم من محبة الولد، فكان إبراهيم خليل الله عزّ وجل، والخلّة: هي أعظم أنواع المحبة، والمحبة أنواعها عشرٌ، وقيل سبع، لكن أعلاها الخلّة وفي هذا يقول الشاعر لمعشوقته:

# قد تخلَّلت مسلك الرّوح منّـي

## 

لأن محبتها تخللت مسلك الروح، العروق والعظام والمخ وكل شيء.

ففي قوله: ﴿ وَاتَّخَذَ اللَّهُ إِبْرَهِيمَ خَلِيلًا ﴿ قَالَ النَّاء: ١٢٥] دليل على أن إبراهيم بالنسبة لله عزّ وجل، أعلى ما يكون من المحبوب، ففيه إثبات المحبة.

وقال المحرّفون الذين يِقولون: إن الله لا يحب: إن قوله تعالى: ﴿ وَٱتَّخَذَ اللّهُ إِبْرَهِيمَ خَلِيلًا ﴿ فَيْ ﴾ مأخوذ من الخِلّة بالكسر، يعني الافتقار، ومعنى ﴿ وَٱتَّخَذَ اللّهُ إِبْرَهِيمَ خَلِيلًا ﴿ فَيَ فَقِيراً إِلَيْهِ.

وهذا من التحريف، فكل إنسان على قولهم يكون خليلاً لله، لأن كل إنسان مفتقر إلى الله عزّ وجل.

ولكن نقول: الخليل هو الذي بلغ غاية المحبة، قال النبي ﷺ: ﴿إِنَّ اللهُ اِتَّخَذَنِيْ خَلِيْلاً وَلَوْ كُنْتُ مُتخِذاً مِنْ أُمَّتِيْ خَلِيْلاً لِاتَّخَذَنِيْ خَلِيْلاً لِاتَّخَذَتُ أَبَابِكُر خليلاً»(١). لاَتَّخَذْتُ أَبَابِكُر خليلاً»(١).

 <sup>(</sup>۱) أخرجه مسلم، كتاب المساجد، باب النهي عن بناء المساجد على القبور، واتخاذ الصور فيها، والنهي عن اتخاذ القبور مساجد، (٥٣٢)، (٢٣).

وهناك كلمة شائعة عند الناس: يقولون: إبراهيم خليل الله، ومحمد حبيب الله وموسى كليم الله، ولاشك أن محمداً على حبيب الله فهو حاب الله ومحبوب لله ولكن هناك وصف أعلى من ذلك وهو خليل الله، فالرسول على خليل الله. والذين يقولون محمد حبيب الله قد هضموا حق الرسول على لأن المحبة أقل من الخلة، ولذلك نقول لا نعلم من البشر خليلاً لله إلا اثنان: إبراهيم ومحمد عليهما الصلاة والسلام، لكن من يحبهم الله كثيرٌ كما قال الله تعالى: ﴿ إِنَّ اللهَ يُحِبُ الْمُحَسِنِينَ فَنِ ﴾ [البقرة: ١٩٥] و: ﴿ إِنَّ اللهَ يُحِبُ اللهِ يَكِ اللهِ اللهِ عنه من الآيات.

وقوله: «واليوم الآخِرِ» هو يوم القيامة، وسمي آخراً لأنه آخر مراحل بني آدم وغيرهم أيضاً، فالإنسان له أربع دور، في بطن أمه، وفي الدنيا، وفي البرزخ، ويوم القيامة وهو آخرها.

### \* الإيمان باليوم الآخر يتضمّن:

أولاً: الإيمان بوقوعه، وأن الله يبعث من في القبور، وهو إحياؤهم حين ينفخ في الصور، ويقوم الناس لرب العالمين، قال تعالى: ﴿ ثُمَّ إِنَّكُمْ يَوْمَ الْقَيِدَمَةِ تُبَعَثُونِ ﴿ ثُوَ الْمَاسِ لُوبِ العالمين، قال النبي عَلَيْهُ: ﴿ يُحْشَرُ النَّاسُ يَوْمَ القِيدَمَةِ تُبَعَثُونِ ﴾ [المؤمنون: ١٦] وقال النبي عَلَيْهُ: ﴿ يُحْشَرُ النَّاسُ يَوْمَ القِيامَةِ حُفَاةً عُراةً غُرُلاً ﴾ (١)، وأنه واقع لا محالة، لأن الله تعالى أخبر به في كتابه وكذلك في السنة، وكثيراً ما يقرن الله تعالى بين الإيمان به وبين الإيمان باليوم الآخر لا يعمل، إذ إنه يرى أن لا حساب.

ثانياً: الإِيمان بكل ما ذكره الله في كتابه وما صح عن النبي ﷺ مما يكون

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم، كتاب الجنة، باب فناء الدنيا وبيان الحشر يوم القيامة، (٢٨٥٩)، (٥٦).

في ذلك اليوم الآخر، من كون الناس يحشرون يوم القيامة حفاة عراة غرلاً بهماً، أي ليس معهم مال، وهذا كقوله تعالى: ﴿ كُمَا بَدَأْنَـا أَوَّلَ خَلَقٍ نَعِيدُهُ ﴾ [الأنبياء: ١٠٤].

ثالثاً: الإيمان بما ذكر في اليوم الآخر من الحوض والشفاعة والصراط والجنة والنار فالجنة دار النعيم، والنار دار العذاب الشديد.

قال شيخ الإسلام ابن تيمية \_ رحمه الله \_ في العقيدة الواسطية: ومن الإيمان باليوم الآخر الإيمان بكل ما أخبر به النبي على مما يكون بعد الموت مثل الفتنة في القبر فإن الناس يفتنون في قبورهم ويسألون عن ثلاثة أشياء: من ربك؟ وما دينك؟ ومن نبيك؟

رابعاً: الإيمان بنعيم القبر وعذابه، لأن ذلك ثابت بالقرآن والسنة وإجماع السلف.

وهنا ننبّه على ما نسمعه من قول بعض الناس أو نقرأه في بعض الصحف إذا مات إنسان قالوا: انتقل إلى مثواه الأخير.

وهذا غلط عظيم، ولولا أننا نعلم مراد قائله لقلنا: إنه ينكر البعث، لأنه إذا كان القبر مثواه الأخير، فهذا يتضمن إنكار البعث، فالمسألة خطيرة لكن بعض الناس إمّعة، إذا قال الناس قولاً أخذ به وهو لا يتأمل في معناه.

«وَتُؤْمِنُ بِالقَدَرِ خَيْرِهِ وَشَرّهِ» وهنا أعاد ﷺ الفعل: (تؤمن) لأهمية الإيمان بالقدر، لأن الإيمان بالقدر مهم جداً، وخطير جداً.

\* والإيمان بالقدر يتضمّن أربعة أمور: ـ

الأول: أن تؤمن بعلم الله المحيط بكل شيء جملة وتفصيلاً.

دليل ذلك: عموم الأدلة مثل قول الله تعالى: ﴿ وَٱللَّهُ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيهُ مُ اللَّهِ عَالَى: ﴿ وَٱللَّهُ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيهُ مُ اللَّهِ مَا اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّا الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّالَا ا

وقد ذكر الله عزّ وجل العلم في آيات كثيرة جملة وتفصيلاً:

قال الله عزّ وجل في الجملة: ﴿ وَاللّهُ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيكُ اللّهُ وَاللّهُ وَكُلّ شَيْءٍ عَلِيكُ اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَقَالُ اللّهُ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ ﴾ [الطلاق: ١٢] أي أخبرناكم بهذا ﴿ لِنَعْلَمُواْ أَنَّ اللّهَ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ وَأَنَّ اللّهَ قَدْ أَحَاطَ بِكُلّ شَيْءٍ عِلْمًا ﴿ الطلاق: ١٢] هذا مجمل.

أما التفصيل فقال الله تعالى: ﴿ وَوَعِندَهُ مَفَاتِحُ ٱلْغَيْبِ لَا يَعْلَمُهَا إِلَّا هُوَ وَيَعْدُما فِ ٱلْبَرِ وَٱلْبَحْرِ وَمَا تَسَقُطُ مِن وَرَقَ فِي إِلَّا يَعْلَمُهَا ﴾ [الأنعام: ٥٩] كلمة «ما» ويعلم موصول، وكل اسم موصول فهو مفيد للعموم، فكل شيء في البر الله سبحانه وتعالى يعلمه، وكذلك كل شيء في البحر فالله سبحانه وتعالى يعلمه، وقوله تعالى: ﴿ وَمَا تَسْقُطُ مِن وَرَقَ فِي أي ورقة في أي شجرة إلا يعلمها، يعلم متى سقطت، وأين سقطت وكيف سقطت ﴿ وَلَا حَبَّةٍ فِي ظُلُمَتِ ٱلأَرْضِ وَلا رَطْبِ وَلَا يَابِسِ إِلَّا فِي كِنْكِ مُبِينِ ﴿ وَهَ الأنعام: ٥٩] أي حبة، سواء كانت كبيرة، أو صغيرة في ظلمات الأرض إلا يعلمها الله عزّ وجل، فإذا قدرنا أن حبة برغاصت في قاع البحر، ففوقها طين، وفوق الطين ماء، وكان ذلك ليلاً أي في ظلمة الليل، وكانت السماء ممطرة، والغيوم متلبدة، فإن الله عالمٌ بها.

وإذا حقق العبد الإيمان بعلم الله، وأنه جلّ وعلا محيطٌ بكل شيء أوجب له ذلك الخوف من الله، وخشيته، والرغبة فيما عنده جل وعلا، لأن كل حركة تقوم بها فالله يعلمها.

ثانياً: الإيمان بأن الله تعالى كتب في اللوح المحفوظ، مقادير كل شيء إلى يوم القيامة، قال الله عزّ وجل: ﴿ وَكُلَّ شَيْءٍ أَحْصَيْنَهُ فِي إِمَامِ ثُمْبِينِ ﴿ وَكُلَّ شَيْءٍ أَحْصَيْنَهُ فِي إِمَامِ ثُمْبِينِ ﴿ وَكُلَّ شَيْءٍ أَحْصَيْنَهُ فِي إِمَامِ ثُمْبِينِ ﴿ وَلَقَدْ كَتَبْنَكَ فِي الزَّبُورِ مِنْ بَعْدِ ٱلذِّكْرِ ﴾ [يس: ١٢] أي في كتاب، وقال عزّ وجل: ﴿ وَلَقَدْ كَتَبْنَكَ فِي الزَّبُورِ مِنْ بَعْدِ ٱلذِّكْرِ ﴾ [الأنبياء: ١٠٥] وهو اللوح المحفوظ ﴿ أَتَ ٱلأَرْضَ يَرِثُهَا عِبَادِي ٱلصَّلِحُونِ ﴾ [الأنبياء: ١٠٥]، والآيات في هذا متعددة.

وأخبر النبي ﷺ أن الله لما خلق القلم قال له: «أَكْتُبُ، قَالَ رَبِّ: وَمَاذَا أَكْتُبُ؟ قَالَ: اكتُبُ مَا هُوَ كَائِنٌ، فَجَرَى فِيْ تِلْكَ السَّاعةِ بِمَا هُوَ كَائِنٌ إِلَى يَوْمِ الْقِيامَةِ» (١) فأمر الله القلم أن يكتب؛ ولكن كيف يوجه الخطاب إلى الجماد؟

الجواب عن ذلك: نعم، من الله يصح لأنه هو الذي يُنْطِقُ الجماد ثم إن الجماد بالنسبة إلى الله عاقل يصح أن يوجه إليه الخطاب، قال تعالى: ﴿ مُمَّ السَّمَاءَ وَهِيَ دُخَانُ فَقَالَ لَمَا وَلِلأَرْضِ أُقْتِيا طَوْعًا أَوْ كَرْهًا قَالَتَا أَلَيْنَا طَآيِعِينَ ﴿ مُمَّ السَّمَاءَ وَهِي دُخَانُ فَقَالَ لَمَا وَلِلأَرْضِ أُقْتِيا طَوْعًا أَوْ كَرُهًا قَالَتَا أَلَيْنَا طَآيِعِينَ ﴾ [فصلت: ١١] فوجه الخطاب إليهما، وذكر جوابهما وكان الجواب لجمع العقلاء (طائعين) دون طائعات. والحاصل أن الله أمر القلم أن يكتب، وقد امتثل القلم، لكنه أشكل عليه ماذا يكتب، فقال: ربي وماذا أكتب؟

قال: اكتب ما هو كائن إلى يوم القيامة، فجرى في تلك اللحظة بما هو كائن إلى يوم القيامة - من يحصي الحوادث والوقائع إلا الله عزّ وجل، وهذا اللوح المحفوظ مشتمل عليها.

\_واللوح المحفوظ لا نعرف ماهيته، من أيّ شيء؛ أمن الخشب، أم من حديد، ولا نعرف حجم هذا اللوح ولا سعته، فالله أعلم بذلك والواجب أن

<sup>(</sup>۱) أخرجه الإمام أحمد، ج٥/ص٣١٧، (٣٣٠٨٣)، وأبو داود، كتاب السنة، باب في القدر، (٤٧٠٠)، الترمذي، كتاب القدر، (٢١٥٥).

نؤمن بأن هناك لوحاً كتب الله فيه مقادير كل شيء، وليس لنا الحق أن نبحث وراء ذلك.

وقد ظهر في الآونة الأخيرة ما يسمّى بأقراص الليزر يتسع القرص الصغير لكتبٍ كثيرة، وهو من صنع الآدمي، وأقول هذا تقريباً لا تشبيهاً، لأن اللوح المحفوظ أعظم من أن نحيط به.

ثالثاً: أن تؤمن بأن كل ما حدث في الكون فهو بمشيئة الله تعالى، فلا يخرج شيء عن مشيئته أبداً. ولهذا أجمع المسلمون على هذه الكلمة: (ما شاء الله كان وما لم يشأ لم يكن)، فأي شيء يحدث فهو بمشيئة الله.

وهذا عام، لما يفعله عزّ وجل: ﴿ وَلَوْ شَاءَ اللّهُ مَا اَقْتَ تَلَ الّذِينَ مِنْ بَعْدِهِم مِنْ بَعْدِ ودليل ذلك قول الله عزّ وجل: ﴿ وَلَوْ شَاءَ اللّهُ مَا اَقْتَ تَلَ الّذِينَ مِنْ بَعْدِهِم مِنْ بَعْدِهُم مَن كَفَرَّ وَلَوْ شَاءً اللّهُ مَا اللّهُ مَا يُرِيدُ أَنْ يَسْتَقِيمَ وَلَوْ شَاءَ اللّهُ مَا فَعَلُوهُ ﴿ [الأنعام: ١٦٧] وقال: ﴿ وَلَوْ شَاءَ اللّهُ مَا فَعَلُوهُ ﴾ [الأنعام: ١٦٧] وقال: ﴿ وَلَوْ شَاءَ اللّهُ مَا فَعَلُوهُ ﴾ [الأنعام: ١٣٧] وقال عزّ وجل: ﴿ لِمَن شَاءَ مِنكُمْ أَن يَسْتَقِيمَ ﴿ وَلَوْ شَاءَ اللّهُ مَا فَعَلُوهُ ﴾ [الأنعام: ٢٨] وقال عز وجل: ﴿ لِمَن شَاءَ مِنكُمْ أَن يَسْتَقِيمَ ﴿ وَمَا تَشَاءُونَ إِلّا أَن يَشَاءَ اللهُ وإذا الله وإذا فعل فعلا وحصل خلاف آمن الإنسان بهذا سلم من عمل الشيطان، فإذا فعل فعلا وحصل خلاف المقصود، لم يقل ليتني لم أفعل، لأن الذي فعلته قد شاءه الله عزّ وجل ولابد أن يكون، لكن إن كان ذنباً تاب واستغفر.

رابعاً: الخلق ومعناه: الإيمان بأن الله سبحانه وتعالى خلق كل شيء، فنؤمن بعموم خلق الله تعالى لكل شيء، قال تعالى: ﴿ وَخَلَقَ كُلَ شَيْءِ فَقَدَرَهُ لَمَى عَلَى الله تعالى الله وَخَلَقَ كُلُ شَيْءِ فَقَدَرَهُ لَمَى الله لكل شيء مخلوق لله: السماوات، والأرضون، والبحار، والأنهار، والكواكب، والشمس، والقمر، والإنسان، الكل

مخلوق لله عزّ وجل وحركات الإنسان مخلوقة لله، لأن الله تعالى خلق الإنسان وأفعاله، وإذا كان هو مخلوقاً فصفاته وأفعاله مخلوقة ولاشك، فأفعال العباد مخلوقة لرب العباد عزّ وجل، وإن كانت باختيار العباد وإرادتهم لكنها مخلوقة لله، وذلك لأن أفعال العباد ناشئة عن إرادة جازمة وقدرة تامة، وخالق الإرادة وانقدرة هو الله سبحانه وتعالى.

### وهل صفات الله مخلوقة؟

الجواب: لا، لأن صفاته سبحانه وتعالى كذاته كما أن صفات الإنسان كذات الإنسان مخلوقة. وسنذكر في الفوائد إن شاء الله أن الناس انقسموا في القدر إلى ثلاثة أقسام: مُفرِّط، مُفْرِط، ومقتصد، أي مستقيم.

«قَالَ: صَدَقْتَ» القائل جبريل عليه السلام.

ثم قال: «أخْبرْنِي عَنِ الإِحْسَانِ» الإِحسان: مصدر أحسن يحسن، وهو بذل الخير والإِحسان في حق الخالق، بأن تبني عبادتك على الإِخلاص لله تعالى والمتابعة لرسول لله على الخير، وكلما كنت أخلص وأتبع كنت أحسن. وأما الإحسان للخلق، فهو بذل الخير لهم من مال أو جاه أو غير ذلك.

فقال النبي على الإحسانُ أَنْ تَعْبُدُ الله وعبادة الله لا تتحقق إلا بأمرين وهما: الإخلاص لله والمتابعة لرسول الله على عبادة الإنسان ربه سبحانه كأنه يراه. عبادة طلب وشوق، وعبادة الطلب والشوق يجد الإنسان من نفسه حاثاً عليها، لأنه يطلب هذا الذي يحبه، فهو يعبده كأنه يراه، فيقصده وينيب إليه ويتقرّب إليه سبحانه وتعالى.

«فإِنْ لَمْ تَكُنْ تَرَاهُ فِإِنَّهُ يَرَاكَ» أي: اعبده على وجه الخوف ولا تخالفه،

لأنك إن خالفته فإنه يراك، فتعبده عبادة خائف منه، هارب من عذابه وعقابه، وهذه الدرجة عند أهل العبادة أدنى من الدرجة الأولى.

فصار للإحسان مرتبتان: مرتبة الطلب، ومرتبة الهرب.

مرتبة الطلب: أن تعبد الله كأنك تراه.

ومرتبة الهرب: أن تعبد الله وهو يراك عزّ وجل فاحذره، كما قال عزّ وجل: ﴿ وَيُحَذِّرُكُمُ اللَّهُ نَفْسَهُ ۗ ﴾ [آل عمران: ٣٠]، وبهذا نعرف أن الجملتين متباينتان والأكمل الأول، ولهذا جعل النبي ﷺ الثاني في مرتبة ثانية متأخرة.

«قَالَ فَأَخْبِرْنِي عَنِ السَّاعَةِ» لم يُعِد قوله «صدقت» اكتفاءً بالأولى.

والساعة هي: قيام الناس من قبورهم لرب العالمين، يعني البعث، وسميت ساعة لأنها داهية عظيمة، قال الله عزّ وجل: ﴿ يَكَأَيُّهَا النَّاسُ اَتَّقُواْ وَسَمِيتُ سَاعة لأَنها داهية عظيمة، قال الله عزّ وجل: ﴿ يَكَأَيُّهَا النَّاسُ اَتَّقُواْ رَبِّكُمُ إِلَى زَلْزَلَةَ السَّاعَةِ شَى مُ عَظِيمٌ ﴿ إِلَى السَّائِلِ ﴾ يعني جبريل عليه السلام، المَسْؤُولُ عَنْها » يعني نفسه عَلَيْ «بأعْلَم مِنَ السَّائِلِ » يعني جبريل عليه السلام، والمعنى: إذا كنت تجهلها فأنا أجهلها ولا أستطيع أن أخبرك بها، لأن علم الساعة مما اختص الله به عزّ وجل، قال الله تعالى: ﴿ يَسْئُلُكَ النَّاسُ عَنِ السَّاعَةِ قُلْ السَّاعَةِ قُلْ السَّاعَة تَكُونُ قَرِبًا ﴿ وَاللَّهُ وَمَا يُدُرِيكَ لَعَلَ السَّاعَة تَكُونُ قَرِبًا ﴿ وَاللَّهُ اللَّهُ وَمَا يُدُرِيكَ لَعَلَ السَّاعَة تَكُونُ قَرِبًا ﴿ وَاللَّهُ لَا يَعْلَمُهُا عِندَ اللَّهُ وَمَا يُدُرِيكَ لَعَلَ السَّاعَة مَا أَنْ اللَّهُ عَنِ السَّاعَة أَيَّانَ مُرْسَنَهَا قُلْ إِنَّمَا عِلْمُهَا عِندَ رَبِّي لَا يُحَلِّهَا إِلَوْقِهُمَا إِلَّا هُو مُنَ اللَّهُ وَاللَّهُ عَنْ السَّاعَة أَيَّانَ مُرْسَنَهَا قُلْ إِنَّمَا عِلْمُهَا عِندَ رَبِّي لا يُجَلِّيهَا إِوقَهُمَا إِلَّا هُو مُنَ اللَّهُ عَنِ السَّاعَة وَاللَّهُ اللَّهُ عَنْ السَّاعَة اللَّهُ يَسَعُونَكَ كَأَنَكَ حَفِي عَنْمَ أَقُلُ إِنَّانِ مُرَسِنَهَا قُلْ إِنَّهَا عِلْمُهُا عِندَ اللَّهُ عَنْ السَّاعَة وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَنْ السَّاعَة وَلَا عَلَى السَّعَنَ اللَّهُ اللَّهُ عَنْ السَاعَة اللَّهُ عَنْ المستقبل ، ومن قال به أو صدق به فهو كافر .

وما نسمع عن بعض أهل الشعوذة أن عمر الدنيا كذا وكذا قياساً على ما

مضى منها فإنه يجب علينا أن نقول بألسنتنا وقلوبنا كذبتم، ومن صدّق بذلك فهو كافر، لأنه إذا كان أعلم الرسل البشرية وأعظم الرسل الملكية كلاهما لا يعرفان متى تكون فمن دونهما من باب أولى بلاشك.

ولما قال النبي عَلَيْهِ: «ما المسؤول عنها بأعلم من السائل»، قال جبريل عليه السلام: «أخبرني عَن أَمَارَاتِها» أي علامات قربها، لأن الأمارة بمعنى العلامة، والمراد أمارات قربها وهو ما يعرف بالأشراط، قال الله عزّ وجل: ﴿ فَهَلْ يَنْظُرُونَ إِلَا ٱلسَّاعَةَ أَن تَأْنِيَهُم بَغَتَةً فَقَدْ جَآءَ أَشْرَاطُهَا ﴾ [محمد: ١٨].

\* وأشراط الساعة قسمها العلماء إلى ثلاثة أقسام:

أشراط مضت وانتهت.

أشراط لم تزل تتجدد وهي الوسطى .

أشراط كبرى تكون عند قرب قيام الساعة .

ومن علامات الساعة ما ذكره ﷺ في هذا الحديث بقوله:

«أَنْ تَلِدَ الأَمَةُ رَبَتَهَا» وفي لفظ: «ربَّهَا» والمعنى: «أَنْ تَلِدَ الأَمَةُ» أي الرقيقة المملوكة «رَبَّهَا» أي سيدها، أو: «ربَّهَا» وهل المراد العين أو الجنس؟

والجواب: اختلف في هذا العلماء، فمنهم من قال: المراد أن تلد الأمة ربها. يعني أن تلد الأمة من يكون سيداً لغيرها لا لها، فيكون المراد بالأمة: الأمة بالجنس.

وقيل المعنى: إن الأمة بالعين تلد سيدها أو سيدتها، بحيث يكون الملك قد أولد أمته، ومعنى أولدها أي أنجب منها، فيكون هذا الولد الذي أنجبته سيداً لها: إما لأن أباه سيدها، وإما لأنه سوف يخلف أباه فيكون سيداً لها.

ولكن المعنى الأول أقوى، أن الإماء يلدن من يكونوا أسياداً مالكين، فهي كانت مملوكة في الأول، وتلد من يكونوا أسياداً مالكين. وهو كناية عن تغير الحال بسرعة، ويدل لهذا ما ذكره بعد ذلك حيث قال:

«وَأَنْ تَرَى الحُفَاةَ العُرَاةَ العَالَةَ» الحفاة: يعني ليس لهم نعال، والعراة: أي ليس لهم ثياب تكسوهم وتكفيهم، العالة: أي ليس عندهم ما يأكلون من النفقة أو السكني أو ما أشبه ذلك، عالة أي فقراء.

«يَتَطَاوَلُونَ في البُنيَانِ» أي يكونون أغنياء حتى يتطاولون في البنيان أيهم أطول. وهل المراد بالتطاول ارتفاعاً، أو جمالاً، أو كلاهما؟

الجواب: كلاهما، أي يتطاولون في البنيان أيهم أعلى، ويتطاولون في البنيان أيهم أحسن، وهم في الأول فقراء لا يجدون شيئاً، لكن تغير الحال بسرعة مما يدل على قرب الساعة.

وهنا مسألة: هل وجد التطاول في البنيان أم لا؟

والجواب: الله أعلم، فإنه قد يوجد ما هو أعظم مما في هذا الزمان، لأن كل أناس وكل جيل يحدث فيه من التطاول والتعالي في البنيان، وكل زمن يقول أهله: هذا من أشراط الساعة، والله أعلم، لكن هذه علامة واضحة.

«ثُمَّ انْطَلَقَ فَلَبِثْتُ مَلَيّاً» يعني بقيت ملياً أي مدة طويلة كما في قوله تعالى: ﴿ وَالْهَجُرِّنِي مَلِيًّا ﴿ وَلَيْ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ وَاللهُ اللهُ ا

«ثُمَّ قَالَ: يَاعُمَرُ» والقائل النبي ﷺ «أَتَدْرِيْ من السَّائِلِ؟ قُلتُ: اللهُ وَرَسُولُه أَعْلَمُ، قَالَ: فَإِنَّهُ جِبْرِيْلُ» ولعل النبي ﷺ وَجده فيما بعد وسأله:

أتدري من السائل؟ أي أتعلم من هو؟ «فَقَالَ عُمَرُ: الله وَرَسُولُهُ أَعْلَمُ» وهذا يدل على أن عمر رضي الله عنه لا علم له من هذا السائل.

فقال النبي ﷺ «فَإِنَّهُ جِبْرِيْلُ» الإشارة هنا إلى شيء معلوم بالذهن، أي هذا جبريل؟ «أَتَاكُمْ يُعَلِّمُكُمْ دِيْنَكُمْ» لكنه جاء بهذه الصيغة أي صيغة السؤال والجواب لأنه أمكن في النفس وأقوى في التأثير.

#### \* من فوائد هذا الحديث:

هذا الحديث فيه فوائد كثيرة، فلو أراد الإنسان أن يستنبط ما فيه من الفوائد منطوقاً ومفهوماً وإشارة لكتب مجلداً، لكن نشير إشارة قليلة إلى ما يحضرنا إن شاء الله تعالى، فمنها:

ا ـ بيان حسن خلق النبي عَيَّا وأنه يجلس مع أصحابه ويجلسون إليه، وليس ينفرد ويرى نفسه فوقهم، بل إن الجارية تأخذ بيده عَيَّا حتى توصله إلى بيتها ليحلب لها الشاة من تواضعه عَيَّا (۱).

واعلم أنك كلما تواضعت لله ازددت بذلك رفعة، لأن من تواضع لله رفعه الله عزّ وجل.

٢ جواز جلوس الأصحاب إلى شيخهم ومن يفوقهم، لكن هذا بشرط:
 إذا لم يكن فيه إضاعة وقت على الشيخ ومن يفوقه علماً. لأن بعض الناس يأتي
 إلى من يحافظ على وقته ويستغله في العلم، فيجلس عنده ويطيل الحديث،

<sup>(</sup>۱) ورد معناه في حديث الهجرة عندما قدم النبي ﷺ خيمة أم معبد الخزاعية ولم يجد عندها طعاماً ولا شراباً فحلب لها الشاة الضعيفة الهزيلة التي لا لبن لها بيديه الشريفتين بعد أن مسح على ضرعها، رواه الحاكم في المستدرك، كتاب الهجرة، (٤٢٧٤).

فالمحافظ على وقته، يتململ ويوري مثلاً بقصر الليل أو ما أشبه ذلك، ولكن الآخر لشدة محبته له والتحدث إليه يبقى.

٣\_ أن الملائكة عليهم السلام يمكن أن يتشكلوا بأشكال غير أشكال الملائكة، لأن جبريل أتى بصورة رجل كما جاء في الحديث.

\* فإن قال قائل: وهل هذا إليهم، أو إلى الله عزّ وجل؟

فالجواب: هذا إلى الله عزّ وجل، بمعنى: أنه لا يستطيع الملك أن يتزيّى بزيّ الغير إلا بإذن الله عزّ وجل.

٤\_ الأدب مع المعلم كما فعل جبريل عليه السلام، حيث جلس أمام النبي عَلَيْة جلسة المتأدب ليأخذ منه.

٥\_ جواز التورية لقوله: «يا مُحَمَّد» وهذه العبارة عبارة الأعراب، فيوري بها كأنه أعرابي، وإلا فأهل المدن المتخلقون بالأخلاق الفاضلة لا ينادون الرسول عَلَيْ بمثل هذا.

٦- فضيلة الإسلام، وأنه ينبغي أن يكون أول ما يسأل عنه، ولهذا كان النبي ﷺ إذا أرسل الرسل للدعوة إلى الله أمرهم أن يبدؤوا قبل كل شيء بشهادة أن لا إله إلا الله وأن محمداً رسول الله.

٧\_أن أركان الإسلام هي هذه الخمسة، ويؤيده حديث عبد الله بن عمر رضي الله عنهما أن النبي على قال: «بني الإسلام على خَمْس»(١) وسيأتي شرحه - إن شاء الله تعالى -.

 <sup>(</sup>١) أخرجه البخاري، كتاب الإيمان، باب (دعاؤكم إيمانكم) لقوله عزّ وجل: ﴿ قل ما يعبأ بكم ربي لولا دعاؤكم ﴾ (٨)، ومسلم، كتاب الإيمان، باب بيان أركان الإسلام ودعائمه العظام، (١٦)، (٢١).

٨\_ فضل الصلاة وأنها مقدمة على غيرها بعد الشهادتين.

٩\_ الحث على أقامة الصلاة، وفعلها قويمة مستقيمة، وأنها ركن من أركان الإسلام.

• ١- أن إيتاء الزكاة وصوم رمضان وحج البيت من أركان الإسلام.

 « ولو قال قائل: إذا ترك الإنسان واحداً من هذه الأركان هل يكفر
 أم لا؟

فالجواب: أن نقول: إذا لم يشهد أن لا إله إلا الله، وأن محمداً رسول الله فهو كافر بالإجماع، لا خلاف في هذا. وأما إذا ترك الصلاة والزكاة والصيام والحج أو واحداً منها ففي ذلك خلاف، فعن الإمام أحمد ـ رحمه الله ـ رواية: أن من ترك واحداً منها فهو كافر، يعني: من لم يصل فهو كافر، ومن لم يرك فهو كافر، ومن لم يحج فهو كافر، ومن لم يرك فهو كافر.

لكن هذه الرواية من حيث الدليل ضعيفة.

والصواب: أن هذه الأربعة لا يكفر تاركها إلا الصلاة، لقول عبد الله بن شقيق ـ رحمه الله ـ «كان أصحاب النبي ﷺ لا يرون شيئاً من الأعمال تركه كفر الا الصلاة» ولذلك أدلة معروفة (١).

وكذا لو أنكر وجوبها وهو يفعلها فإنه يكفر، لأن وجوبها أمرٌ معلوم بالضرورة من دين الإسلام.

 <sup>(</sup>١) فصل شيخنا عفر الله له مسألة حكم تارك الصلاة في مجموع الفتاوى المجلد الثاني عشر .

### \* وإذا تركها عمداً فهل يقضيها أو لا؟

نقول: الموقت لا يقضى، فلو ترك الصلاة حتى خرج وقتها بلا عذر قلنا لا تقضها، لأنه لو قضاها لم تنفعه لقول الله تعالى: ﴿ وَمَن يَنعَدَّ حُدُودَ اللّهِ فَأُولَتِكَ هُمُ الظَّلِمُونَ فَيَ ﴾ [البقرة: ٢٢٩] والظالم لا يمكن أن يقبل منه، ومن أخرج الصلاة عن وقتها بلا عذر فهو ظالم. ولقول النبي ﷺ «مَنْ عَمِلَ عَمَلاً لَيْسَ عَليْهِ أَمْرُنَا فَهُوَ رَدّ» (١).

وكذلك يقال في الصوم: فلو ترك الإنسان صوم يوم عمداً بلا عذر ثم ندم بعد أن دخل شوال وأراد أن يقضيه، فإننا نقول له: لا تقضه، لأنك لو قضيته لم ينفعك، لكونك تعديت حدود الله، ولقول النبي عليه أمْرُنا فَهُوَ رَدّ».

وعلى من ترك الصلاة بلا عذر حتى خرج الوقت، أو ترك الصوم بلا عذر حتى خرج الوقت، أو ترك الصوم بلا عذر حتى خرج الوقت أن يكثر من الطاعات والاستغفار والعمل الصالح والتوبة إلى الله توبة نصوحاً.

أما الزكاة: إذا تركها الإنسان ثم تاب فإنه يزكي، نقول: زكِّ لأنه ليس للزكاة وقت محدد يقال فيه لا تزكي إلا في الشهر الفلاني.

ومن مات وهو لم يزك تهاوناً، فهل تخرج الزكاة من ماله، أم لا؟ .

والجواب: الأحوط ـ والله أعلم ـ أن الزكاة تخرج، لأنه يتعلق بها حق أهل الزكاة فلا تسقط، لكن لا تبرأ ذمته، لأن الرجل مات على عدم الزكاة.

<sup>(</sup>۱) سبق تخریجه صفحة (۱۸).

والحج كذلك، لو تركه الإنسان القادر المستطيع تفريطاً حتى مات، فإنه لا يحج عنه، لأنه لا يريد الحج فكيف يُحج عنه وهو لا يريد الحج.

\* وهنا مسألة: هل يجب على ورثته أن يخرجوا الحج عنه من تركته؟

والجواب: لا، لأنه لا ينفعه ولم يتعلق به حق الغير كالزكاة، قال ابن القيم في تهذيب السنن: «هذا هو الذي ندين الله به» أو كلمة نحوها، وهو الذي تدل عليه الأدلة.

يجب على الإنسان أن يتقي الله عزّ وجل لأنه إذا مات ولم يحج مع قدرته على الحج فإنه لو حُبِجٌ عنه ألف مرة لم تبرأ ذمته.

11 ـ الانتقال من الأدنى إلى الأعلى، فالإسلام بالنسبة للإيمان أدنى، لأن كل إنسان يمكن أن يسلم ظاهراً، كما قال الله تعالى: ﴿ هُ قَالَتِ ٱلْأَعْرَابُ الله عَالَى: ﴿ هُ قَالَتِ ٱلْأَعْرَابُ الله عَلَى الله عَلَى

١٢ أن الإسلام غير الإيمان، لأن جبريل عليه السلام قال: «أخبرني عن الإسلام» وقال: «أخبرني عن الإيمان» وهذا يدل على التغاير.

وهذه المسألة نقول فيها ما قال السلف:

إن ذكر الإيمان وحده دخل فيه الإسلام، وإن ذكر الإسلام وحده دخل فيه الإيمان، فقوله تعالى. ﴿ وَرَضِيتُ لَكُمُ ٱلْإِسْلَامَ دِينًا ﴾ [المائدة: ٣] يشمل الإيمان، وقوله تعالى: ﴿ فَقُلْ أَسَلَتُ وَجَهِيَ لِلَّهِ وَمَنِ ٱتَّبَعَنِّ ﴾ [آل عمران: ٢٠] يشمل الإيمان.

كذلك الإيمان إذا ذكر وحده دخل فيه الإِسلام، قال الله تعالى: ﴿ وَبَشِّرِ

ٱلْمُوْمِنِينَ ﴿ ﴾ [الصف: ١٣] بعد أن ذكر ﴿ ثُوْمِنُونَ بِاللَّهِ وَرَسُولِهِ وَتَجُهَدُونَ فِي سَبِيلِ ٱللَّهِ بِأَمْرُلِكُورُ وَإَنْفُسِكُمْ ﴾ [الصف: ١١].

أما إذا ذكرا جميعاً فيفترقان، فيفسر الإسلام بالأعمال الظاهرة من أقوال اللسان وعمل الجوارح، والإيمان بالأعمال الباطنة من اعتقادات القلوب وأعمالها. مثاله: هذا الحديث الذي معنا، ويدل على التفريق قول الله عزّ وجل: ﴿ فَالَتِ ٱلْأَعْرَابُ ءَامَنًا قُل لَمْ تُوْمِنُواْ وَلَكِن قُولُواْ أَسَلَمْنَا وَلَمَّا يَدْخُلِ ٱلْإِيمَانُ فِي قُلُوبِكُمْ ﴾ [الحجرات: ١٤].

فإن قال قائل: في قولنا إذا اجتمعا افترقا إشكال، وهو قول الله تعالى في قوم لوط: ﴿ فَأَخْرَجْنَا مَن كَانَ فِيهَا مِنَ ٱلْمُؤْمِنِينَ ۞ فَمَا وَجَدَّنَا فِيهَا غَيْرَ بَيْتِ مِّنَ ٱلْمُشْلِمِينَ ۞ ﴿ وَالذَارِيات: ٣٥-٣٦] فعبر بالإسلام عن الإيمان؟

فالجواب: أن هذا الفهم خطأ، وأن قوله: ﴿ فَأَخْرَجْنَا مَنْ كَانَ فِيهَا مِنَ الْمُسْلِمِينَ ﴿ فَا وَجَدْنَا فِيهَا عَيْرَبَيْتِ مِنَ الْمُسْلِمِينَ ﴿ فَا وَجَدْنَا فِيهَا عَيْرَبَيْتِ مِنَ الْمُسْلِمِينَ ﴾ المُؤمنين وقوله: ﴿ فَا وَجَدْنَا فِيهَا عَيْرَبَيْتِ مِنَ الْمُسْلِمِينَ ﴾ يعم كل من كان في بيت لوط، وفي بيت لوط من ليس بمؤمن، وهي امرأته التي خانته وأظهرت أنها معه وليست كذلك، فالبيت بيت مسلمين، لأن المرأة لم تظهر العداوة والفرقة، لكن الناجي هم المؤمنون خاصة، ولهذا قال: ﴿ فَأَخْرَجْنَا مَن كَانَ فِيهَا مِنَ ٱلمُؤْمِنِينَ ﴾ وهم ما عدا هذه المرأة، أما البيت فهو بيت مسلم.

ويؤخذ من هذه الآية فائدة هي: أن البلد إذا كان المسيطر عليه هم المسلمون فهو بلد إسلامي حتى وإن كان فيه نصارى أو يهود أو مشركون أو شيوعيون، لأن الله تعالى جعل بيت لوط بيت إسلام مع أن امرأته كافرة، هذا

هو التفصيل في مسألة الإيمان والإسلام، فصار الأمر كما قال بعضهم: «إن اجتمعا افترقا، وإن افترقا اجتمعا» ولهذا نظائر: كالمسكين والفقير، والبر والتقوى، فهذه الألفاظ إذا اجتمعت افترقت، وإذا افترقت اجتمعت.

17\_أن أركان الإيمان ستة كما سبق، وهذه الأركان تورث للأنسان قوة الطلب في الطاعة والخوف من الله عزّ وجل.

٥١-إثبات الملائكة وأنه يجب الإيمان بهم.

وهنا مسألة: هل الملائكة أجسام، أم أرواح، أم قوى؟

والجُواب: الملائكة أجسام بلاشك، قال الله عزّ وجل: ﴿ جَاعِلِ ٱلْمَكَيِّكَةِ رَسُلًا أُوْلِيَ أَجْنِحَةِ مَّنْنَ ﴾ [فاطر: ١] وقال النبي ﷺ: «أطت السماء» والأطيط: صرير الرحل، أي إذا كان على البعير حمل ثقيل، تسمع له صريراً من ثقل الحمل، فيقول عليه الصلاة والسلام: «وحق لها أن تئط، مَا مِنْ مَوْضِعِ الحمل، فيقول عليه الصلاة والسلام: «وحق لها أن تئط، مَا مِنْ مَوْضِعِ أَرْبَعِ أَصَابِع إِلاَّ وَفِيْهِ مَلَكُ قَائِمٌ للهِ أَوْ رَاكِعٌ أَوْ سَاجِد» (١) ويدل لهذا حديث جبريل عليه السلام: أنه له ستمائة جناح قد سد الأفق، والأدلة على هذا كثيرة.

وأما من قال: إنهم أرواح لا أجسام لهم، فقوله منكر وضلال، وأشد منه نكارةً من قال: إن الملائكة كناية عن قوى الخير التي في نفس الإنسان،

<sup>(</sup>١) تقدم تخريجه ص (٥٢).

والشياطين كناية عن قوى الشر، فهذا من أبطل الأقوال.

17- أنه لابد من الإيمان بجميع الرسل، فلو آمن أحد برسوله وأنكر من سواه فإنه لم يؤمن برسوله، بل هو كافر، واقرأ قول الله عزّ وجل: ﴿ كَذَّبَتْ قَوْمُ نُوحٍ ٱلْمُرْسَلِينَ ﴿ كَذَبَتُ وَالله عَلْمُرْسَلِينَ ﴿ كَذَبَتُ وَالله عَلَمُ الله عَلَمُ الله عَلَمُ الله عَلَمُ واحل يكن قبله رسول، لكن تكذيب واحد من الرسل تكذيب للجميع. وكذلك تكذيب واحد من الرسل تكذيب للجميع.

1٧\_ إثبات اليوم الآخر الذي هو يوم القيامة الذي يبعث الناس فيه للحساب والجزاء، حيث يستقر أهل الجنة في منازلهم، وأهل النار في منازلهم.

وقد أنكر البعث كل المشركين، قال الله عزّ وجل: ﴿ وَضَرّبَ لَنَا مَشَلًا وَلَيْسَى خَلْقَةُ قَالَ مَن يُخِي الْعِظْمَ وَهِى رَمِيكُمْ ﴿ يَسَ : ٢٨] أي متفتتة، فأجاب الله عزّ وجل بأن أمر نبيه أن يقول: ﴿ قُلْ يُحْيِيهَا اللّذِي آنشاَها آوَلَ مَرَوَّ ﴾ [يس: ٢٩] فهذا دليل، ووجه كونه دليلاً: أن القادر على الإيجاد قادر على الإعادة، وقال الله تعالى: ﴿ وَهُو اللّذِي يَبْدَوُ أَالْخَلْقَ ثُمّ يُعِيدُهُ وَهُو الْهُونُ عَلَيْتُ ﴾ [الروم: ٢٧] فإذا كان ابتداء الخلق هيناً وأنتم أيها المشركون تقرون به فإعادته أهون، والكل هين على الله عزّ وجل وهذا الدليل الأول في الرد على منكري البعث.

الدليل الثاني: قوله تعالى: ﴿ وَهُوَ بِكُلِّ خَلْقٍ عَلِيمُ ﴿ آيسَ: ٢٩] يعلم كيف يخلق عزّ وجل ويقدر على خلقه، فكيف تقولون إن هذا ممتنع؟ ثم قال تعالى: ﴿ الَّذِي جَعَلَ لَكُم ﴾ [يسّ: ٨٠] أي جعل لكم أيها المنكرون ولغيركم، ﴿ مِّنَ ٱلشَّجَرِ ٱلْأَخْضَرِ نَازًا ﴾ [يسّ: ٨٠] معنى الآية: أن في بلاد الحجاز شجراً يقال له المرخ والعفار يضربونه بالزند ثم يشتعل ناراً، مع أنه

أخضر ورطب وبارد أبعد ما يكون عن النار، ومع ذلك تخلق منه النار، فالقادر على أن يخلق من الشيء ضده قادر على أن يعيد الشيء نفسه، ثم قال سبحانه وتعالى: ﴿ فَإِذَا أَنتُم مِّنَهُ تُوقِدُونَ ﴿ آيسَ: ٨٠] وهذا إلزام لكم، وليس أمرأ غريباً عليكم بل أنتم تستعملونه.

الدليل الثالث: من الأدلة في الرد على منكري البعث قول الله تعالى: ﴿ أُوَلِيْسَ الَّذِى خَلَقَ السَّمَوَتِ وَالْأَرْضَ بِقَدِرٍ عَلَىٰ أَن يَخْلُقَ مِثْلَهُمْ ﴿ آيسَ: ٨١] وقد أجاب سبحانه وتعالى نفسه، لأن خلق فالجواب: ﴿ بَلَىٰ ﴾ [يسّ : ٨١] وقد أجاب سبحانه وتعالى نفسه، لأن خلق السماوات والأرض أكبر من خلق الناس ﴿ وَهُو الْخَلَقُ الْعَلِيمُ ﴿ آيسَ : ٨١] أي ذو الخلق التام مع القدرة التامة ﴿ إِنَّمَا أَمْرُهُۥ إِذَا أَرَادَ شَيْعًا أَن يَقُولَ لَهُ كُن في كُونُ ﴿ وَهُو الْحَلَقُ الْمُ اللهُ كُن فيكُونُ ﴾ [يسّ : ٨٢] من كان أمره إذا أراد شيئاً أن يقول له كن فيكون، فلا يعجزه شيء، فإن أمر موجوداً أن يعدم عُدِم، أو معدوماً أن يوجد وُجد مهماكان.

وفي قصة موسى عليه السلام لما وقف على البحر العميق أمره الله تعالى أن يضرب البحر فضربه مرة واحدة فانفلق وصار اثنى عشر طريقاً يبساً في الحال، فمن يقدر على أن يمايز بين الماء؟ لا يقدر أحد إلا الله عزّ وجل؛ لأنه إذا أراد شيئاً إنما يقول له كن فيكون.

وبهذه المناسبة أود أن أنبّه على كلمة دارجة عند العوام، حيث يقولون (يا من أمره بين الكاف والنون) وهذا غلط عظيم، والصواب: (يا من أمره بعد الكاف والنون) لأن ما بين الكاف والنون ليس أمراً، فالأمر لا يتم إلا إذا جاءت الكاف والنون لأن الكاف المضمومة ليست أمراً والنون كذلك، لكن باجتماعهما تكون أمراً.

فالصواب أن تقول: (يا من أمره - أي مأموره - بعد الكاف والنون) كما قال تعالى: ﴿ إِنَّمَا آَمَرُهُۥ إِذَا آَرَادَ شَيْعًا أَن يَقُولَ لَهُۥ كُن فَيكُونُ ﴿ إِنَّمَا آَمَرُهُۥ إِذَا آَرَادَ شَيْعًا أَن يَقُولَ لَهُۥ كُن فَيكُونُ ﴿ فَيَكُونُ اللَّهِ مَلَكُونُ اللَّهِ مَلَكُونُ اللَّهِ مَلَكُونُ اللَّهِ مَلْكُونُ اللَّهِ مَلَكُونُ اللَّهِ مَلْكُونُ اللَّهِ مَلْكُونُ اللَّهِ مَلْكُونُ اللَّهِ مَلْكُونُ اللَّهِ مَلْكُونُ اللَّهِ مَلْكُونُ اللَّهِ مَلَا اللَّهِ مَلْكُونُ اللَّهُ اللَّلْمُولُ اللَّهُ اللَّلَّا اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الل

المهم أنه يجب علينا أن نؤمن باليوم الآخر وإن كانت العقول الضعيفة تستبعده، لأن الله تعالى إذا أمر حصل هذا فوراً، كما قال تعالى: ﴿ إِن كَانَتَ إِلَّا صَيْحَةً وَلِحِدَةً ﴾ [يس: ٥٣] فبصيحة واحدة تأتي الخلائق كلها.

11. أن تؤمن بالقدر خيره وشره، والإيمان بالقدر معترك عظيم من زمن الصحابة إلى زماننا هذا، وسبق لنا أن له مراتب أربع وهي: العلم والكتابة، والمشيئة، والخلق، فلنتكلم عن كل واحد منها تفصيلاً وذلك لأهميته: - المرتبة الأولى: العلم

بأن تؤمن بأن الله عزّ وجل عالم بكل شيء جملة وتفصيلاً مما يتعلق بفعله بنفسه كالخلق والإحياء أو بفعل عباده، والأدلة على هذا كثيرة، قال الله تعالى: ﴿ وَٱللَّهُ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيهُ مُنْ اللهِ مَنْ خَلَقَ وَهُوَ ٱللَّهِ يُكِلِّ شَيْءٍ عَلِيهُ إللهُ [البقرة: ٢٨٢] وقال عزّ وجل: ﴿ أَلَا يَعْلَمُ مَنْ خَلَقَ وَهُوَ ٱللَّطِيفُ ٱلْخَبِيرُ فَيْ ﴾ [الملك: ١٤] والجواب: بلى.

وأما التفصيل ففي آية الأنعام قوله: ﴿ ﴿ وَعِندَهُ مَفَاتِحُ ٱلْغَيْبِ لَا يَعْلَمُهَا وَلَا حَبَّةً فِي خُلُمُهَا إِلَّا هُوَ وَيَعْلَمُهَا وَلَا حَبَّةً فِي خُلُمُنَتِ إِلَّا هُوَ وَيَعْلَمُ مَا فِي ٱلْبَرِ وَٱلْبَحْرِ وَمَا تَسْقُطُ مِن وَرَقَ فِي إِلَّا يَعْلَمُهَا وَلَا حَبَّةً فِي خُلُمُنَتِ إِلَّا هُو وَيَعْلَمُ مَا فِي اللَّهِ عَلَيْهِ مُبِينِ شَهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ مَا إِلَّا فِي كِنْكِ مُبِينِ شَهِ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهِ مَا اللَّهُ عَلَيْهِ مَا اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ وَلَا عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهِ مَلْهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ مَا فَعَلَى اللَّهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَالِي عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْكُمْ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْ

فإن قال قائل: لدينا إشكال: مثل قول الله تعالى: ﴿ وَلَنَبَّلُونَّكُمْ حَتَّى نَعْلَمُ اللهِ عَالَى: ﴿ وَلَنَبَّلُوا نَكُمْ حَتَّى نَعْلَمُ اللهُ عَلَمُ اللهُ عَزّ وجل: ﴿ لَمُحَدِينَ مِنكُمْ وَالصَّدِينَ وَنَبَّلُوا أَخْبَارَكُمْ ﴿ اللهَ عَزْ وجل: ﴿ لِيَعْلَمُ اللهُ مَن يَخَافُهُ بِٱلْغَيْبِ ﴾ [المائدة: ٩٤] وقال: ﴿ أَمْ حَسِبْتُمْ أَن تَدْخُلُوا ٱلْجَنَّةَ

وَلَمَّا يَعْلَمِ ٱللَّهُ ٱلَّذِينَ جَنهَكُواْ مِنكُمْ وَيَعْلَمَ ٱلصَّنبِرِينَ ﴿ اَلَ عَمَانَ: ١٤٢] وأمثال هـذه الآيـات مشكلـة، لأن ظاهرها تجدد علم الله عزّ وجل بعد وقوع الفعل؟

والجواب عن هذا الإشكال مِن أحد وجهين:

الوجه الأول: إن علم الله عزّ وجل بعد وقوعه غير علمه به قبل وقوعه، لأن علمه به قبل وقوعه علم بأنه واقع، لأن علمه به قبل وقوعه علم بأنه سيقع، وعلمه به بعد وقوعه علم بأنه واقع، ونظير هذا من بعض الوجوه: أنَّ الله عزّ وجل مريد لكل شيء حتى المستقبل الذي لا نهاية له، مريد له لاشك، لكن الإرادة المقارنة تكون عند الفعل: ﴿ إِنَّمَا آَمَرُهُم إِذَا أَرَادَ شَيْعًا أَن يَقُولَ لَهُ كُن فَيكُونُ ﴿ إِنَّمَا آَمَرُهُم إِذَا أَرَادَ سَابِقة، وإرادة مقارنة للفعل، فإذا أراد الله تعالى أن يخلق شيئًا فإنه يريده عند خلقه، وهذه هي الإرادة المقارنة، لكن كونه أراد أن يخلق في المستقبل فهذا غير الإرادة المقارنة.

الوجه الثاني: ﴿ حَتَّى نَعْلَمَ ﴾ [محمد: ٣١] أي علماً يترتب عليه الثواب والعقاب، لأن علم الله الأزلي السابق لا يترتب عليه ثواب ولا عقاب، فالثواب والعقاب يكون بعد الامتحان والابتلاء، كما قال تعالى: ﴿ وَلَنَبَلُونَكُمْ حَتَّى نَعْلَمَ اللهُ عَلَمَ عَلَمَ اللهُ عَلَمَ عَلَمَ اللهُ عَلَمَ اللهُ عَلَمَ اللهُ عَلَمَ اللهُ عَلَمَ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَمَ اللهُ عَلَمَ اللهُ عَلَمَ اللهُ عَلَمَ عَلَمَ اللهُ عَلَمَ اللهُ عَلَمَ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَمَ اللهُ ا

وحينئذ قد زال الإشكال ولله الحمد.

وقد قال غلاة القدرية: إن علم الله بأفعال العباد مستأنف حيث يقولون: الأمر أُنف يعني مستأنف، فيقولون: إن الله لا يعلم الشيء، إلا بعد وقوعه، فهؤ لاء كفرة بلاشك لإنكارهم ما دلّ الكتاب والسنة عليه دلالة قطعية، وأجمع عليه المسلمون.

المرتبة الثانية: الكتابة وهي أنواع: .

١\_الكتابة العامة في اللوح المحفوظ، وقد كتب الله تعالى فيه كل شيء.

٢- الكتابة العُمريّة وهي أن الجنين في بطن أمه إذا تم له أربعة أشهر بعث الله إليه الملك الموكل بالأرحام، وأمرّ أن يكتب أجله ورزقه وعمله وشقي أو سعيد. فهذه كتابة عمرية لأنها مقيدة بالعمر، أي تكتب مرة واحدة، ولا يعاد كتابتها.

٣\_الكتابة الحولية، وهي التي تكون ليلة القدر، كما قال الله عزّ وجل:
 ﴿ فِيهَا يُفَرَقُ كُلُّ أَمَرٍ حَكِيمٍ ﴿ إِللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَنِي يبيّن ويفصل ﴿ كُلُّ أَمْرٍ حَكِيمٍ ﴿ كُلُّ أَمْرٍ حَكِيمٍ ﴾ [الدخان: ٤] وليس أمر من أمر الله إلا وهو حكيم.

وذكر بعضهم: كتابة يومية، واستدل لذلك بقوله عزّ وجل: ﴿ يَسَّعُلُهُ مَن فِي ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ كُلِّ يَوْمِ هُوَ فِ شَأْنِ أَنِي ﴾ [الرحمن: ٢٩] ولكن الآية ليست واضحة في هذا المعنى.

وهنا مسألة: هل الكتابة تتغير أو لا تتغير؟.

الجواب: يقول رب العالمين عزّ وجل: ﴿ يَمْحُوا اللّهُ مَا يَشَاءُ وَيُثَبِثُ وَعِندَهُ وَعِندَهُ وَعِندَهُ وَاللّهُ مَا يَشَاءُ وَيُثَبِثُ وَعِندَهُ وَمِا أُمُّ اللّهِ الرعد: ٣٩] أي اللوح المحفوظ ليس فيه محو ولا كتابة، فما كتب في اللوح المحفوظ فهو كائن ولا تغييرَ فيه، لكن ما كتب في الصحف التي في أبدي الملائكة هو الذي فيه التغيير كما قال عز وجل: ﴿ يَمْحُوا اللّهُ مَا يَشَاءُ وَيُثِبِتُ ﴾ قال عزّ وجل: ﴿ إِنَّ الْمَسَنَتِ يُذَهِبُنَ ٱلسَّيِّعَاتِ ﴾ [هود: ١١٤].

وفي هذا المقام يُنكَرُ على من يقولون: (اللهم إني لا أسألك رد القضاء ولكن أسألك اللطف فيه) فهذا دعاء بدعي باطل، لأن معناه أنه مستغن، أي

افعل ما شئت ولكن خفِّف، وهذا غلط، فالإنسان يسأل الله عزّ وجل رفع البلاء نهائياً فيقول مثلاً: اللهم عافني، اللهم ارزقني وما أشبه ذلك.

وإذا كان النبي ﷺ قال «لاَ يقُولنّ أَحَدُكُمُ اللَّهَمَّ اِغْفِرْ لِي إِنْ شِئْتَ»<sup>(١)</sup> فقولك: (لا أسألك رد القضاء، ولكن أسألك اللّطف فيه) أشد.

واعلم أن الدعاء قد يرد القضاء، كما جاء في الحديث: «لاَ يَرُدُّ القَدَرَ إِلاَّ اللهُ عَامُ اللهُ اللهُ اللهُ عَامُهُ اللهُ عَامُهُ اللهُ عَامُهُ اللهُ عَامُهُ اللهُ عَامُهُ اللهُ اللهُولِيَّا اللهُ اللهُ

قال الله تعالى: ﴿ ﴿ وَأَيُوبَ إِذْ نَادَىٰ رَبَّهُۥ أَنِي مَسَّنِي ٱلطُّبِرُ وَأَنتَ أَرْحَمُ ٱلرَّحِمِينَ ﴿ وَأَنتَ أَرْحَمُ اللهِ عَنهُ الضُّرَّ ، قال الرَّحِمِينَ ﴿ الْأَنبِياء: ٨٤]. الله: ﴿ فَٱسْتَجَبَّنَا لَهُ فَكَشَفَنَا مَا بِهِ عِن مِثْرَ ﴾ [الأنبياء: ٨٤].

### المرتبة الثالثة: المشيئة:

ومعناها: أن تؤمن بأن كل كائن وجوداً أو عدماً فهو بمشيئة الله كالمطر، والجفاف، ونبات الأرض، والإحياء، والإماتة، وهذا لا إشكال فيه، وهو مشيئة الله عزّ وجل لفعله، وكذلك ما كان من فعل المخلوق فهو أيضاً بمشيئة الله، ودليل ذلك قوله تعالى: ﴿ لِمَن شَاءً مِنكُمّ أَن يَسْتَقِيمَ ﴿ وَمَا نَشَاءُ وَنَ إِلّا أَن يَشَاءً الله، ودليل ذلك قوله تعالى: ﴿ لِمَن شَاءً مِنكُمّ أَن يَسْتَقِيمَ ﴿ وَمَا نَشَاءُ وَمَا نَشَاءً وَلَو شَاءً الله الله عزّ وجل: ﴿ وَلَوَ شَاءَ الله الله عزّ وجل الله عزّ وحل الله عزّ وجل الله عزّ و الله عزه و الله عزه الله عزه و الله الله عزه و الله عزه و الله عزه و الله الله عزه و الله عزه و الله و الله عزه عزه و الله عزه و الله عزه و الله عزه عزه و الله عزه و الله عزه ع

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري، كتاب التوحيد، باب في المشيئة والإرادة، (۷۰۷۹)، ومسلم، كتاب الذكر والدعاء، باب العزم بالدعاء (۲٦٧٨).

 <sup>(</sup>۲) أخرجه أحمد في «المسند» ٥/ ۲۷۷، والترمذي، كتاب القدر، باب ما جاء لا يرد القدر إلا الدعاء، (۲۱۳۹)، وابن ماجه، كتاب المقدمة، باب في القدر، (۹۰).

مَا أَقْتَ تَلَ ٱلَّذِينَ مِنْ بَعْدِهِم مِنْ بَعْدِ مَا جَآءَ تَهُمُ ٱلْبَيِّنَتُ وَلَكِنِ ٱخْتَلَفُواْ فَمِنْهُم مَّنْ ءَامَنَ وَمَا أَقْتَ تَلُواْ ﴿ [البقرة: ٢٥٣] وأجمع المسلمون على هذه الكلمة: (ما شاء الله كان وما لم يشأ لم يكن).

ففعل العبد بمشيئة الله. ويرد هنا إشكال وهو: إذا كان فعل العبد بمشيئة الله صار الإنسان مجبراً على العمل، لأن ما شاء الله كان وما لم يشأ لم يكن، فيؤدي هذا الاعتقاد إلى مذهب الجبرية، وهو مذهب الجهمية.

\* والجهمية: لهم ثلاث جيمات كلها فساد:

الجهم: وهذا يتعلق بالصفات، والجبر: يتعلق بالقدر، والإرجاء: يتعلق بالإيمان، ثلاث جيمات كلها لا خير فيها.

ولهذا قول القائل: (إذا كان كل شيء بمشيئة الله وبكتابة الله، فنحن مجبرون على أعمالنا) قولٌ لا يخفى ما فيه من الفساد، لأنه إذا كان الإنسان مجبراً وفعل الفعل ثم عُذب عليه، فهو مظلوم، ولهذا لو حدث من بشر أن أجبر أحداً على فعل ثم عذبه عليه لصاح الناس به، فكيف بالخالق عزّ وجل؟

ولذلك يعتبر هذا القول من أبطل الأقوال، ونحن نشعر بأننا لا نُجبر على الفعل ولا على الترك، وأننا نفعل ذلك باختيارنا التام.

وبهذا التقرير يبطل هذا الاستفهام الحادث المحدث، وهو: هل الإنسان مسير أو مخير؟

وهذا سؤال غير وارد وعلى من يسأل هذا السؤال أن يسأل نفسه: هل أجبره أحد على أن يسأل هذا السؤال؟ وكلُّ يعرف أن الإنسان مخيّر لا أحد

يجبره، فعندما أحضر من بيتي إلى المسجد هل أشعر بأن أحداً أجبرني؟ لا، وكذا عندما أتأخر باختياري لا أشعر بأن أحداً أجبرني، فالإنسان مخير لاشك، لكن ما يفعله الإنسان نعلم أنه مكتوب من قبل، ولهذا نستدل على كتابة الله عزّ وجل لأفعالنا وإرادته لها وخلقه لها بعد وقوعها، أما قبل الوقوع فلاندري، ولهذا قال الله: ﴿ وَمَا تَدْرِى نَفْشُ مَّاذَا تَكِيبُ عُدًا وَمَا تَدْرِى نَفْسٌ بِأَيّ الله عَلَيْ الله عَلَيْمُ خَبِيرًا ﴿ وَمَا تَدْرِى نَفْسٌ مَّاذَا تَكِيبُ عُدًا وَمَا تَدْرِى نَفْسٌ بِأَيّ الله عَلَيْمُ خَبِيرًا ﴿ وَمَا لَدُونَ الله الله عَلَيْمُ خَبِيرًا ﴿ وَمَا لَدُونَ الله عَلَيْمُ خَبِيرًا الله عَلَيْمُ الله عَلَيْمُ الله عَلَيْمُ خَبِيرًا الله عَلَيْمُ اللهُ عَلَيْمُ الله عَلَيْمُ عَلَيْمُ الله عَلَيْمُ اللهُ عَلَيْمُ الله عَلَيْمُ الله عَلَيْمُ عَلَيْمُ الله عَلَيْمُ اللهُ عَلَيْمُ اللهُ عَلَيْمُ اللهُ عَلَيْمُ اللهُ عَلَيْمُ الله عَلَيْمُ اللهُ عَلَيْمُ اللهُ عَلَيْمُ اللهُ عَلَيْمُ اللهُ عَلَيْمُ اللهُ

فإذا كان هذا هو الواقع بالنسبة للمشيئة: أن الله تعالى يشاء كل شيء لكن لا يجبر العباد، بل العباد مختارون فلا ظلم حينئذ، ولهذا إذا وقع فعل العبد من غير اختيار رُفع عنه الإئم، كما لو كان جاهلاً أو مكرهاً أو ناسياً، فإنه يُرفع عنه الإثم.

ولهذا قال النبي على: «مَا مِنكُمْ مِنْ أَحَدٍ إِلاَّ وَقَدْ كُتِبَ مَقْعَدُهُ مِنَ الجَنَةِ وَمَقْعَدُهُ مِنَ النَّارِ» قَالُوا: يَا رَسُولَ اللهِ أَفَلا نَدَعُ العَمَلَ وَنَتَكِلَ عَلَى مَا كُتِب، قَالَ: «لا، اعْمَلُوا فَكُلِّ مُيسَّرٌ لِمَا خُلِقَ لَهُ، أَمَّا أَهْلُ السَّعَادَةِ \_ اللهم اجعلنا منهم \_ فَيُيسَّرُونَ لِعَمَلِ أَهْلِ الشَّقِاوَةِ» ثُمَّ فَيُيسَرُونَ لِعَمَلِ أَهْلِ الشَّقِاوَة » ثُمَّ فَيُيسَرُونَ لِعَمَلِ أَهْلِ الشَّقِاوَة » وَأَمَّا أَهْلُ الشَّقَاوَة فَيُيسَرُونَ لِعَمَلِ أَهْلِ الشَّقِاوَة » ثُمَّ فَيُيسَرُونَ لِعَمَلِ أَهْلِ الشَّقِاوَة » ثُمَّ قَرَأُ النَّبِيُّ \_ مستدلاً ومقرراً لما قال \_ قول الله عزّ وجل: ﴿ فَآمًا مَنْ اَعْلَى وَانَقَىٰ إِنَ وَصَدَقَ بِالشَّعَادَة فَي النَّهُ مِنْ اللهِ عَرْ وجل اللهِ عَرْ وجل اللهِ عَرْ وجل اللهِ عَرْ وجل اللهِ عَرْ وَمَلَى وَانَعَىٰ إِنَّ فَسَنُيسَرُهُ لِلْبُسُرَى فَا اللهُ عَرْ وَجل اللهِ عَرْ وجل اللهِ عَرْ وَمَلْ السَّعَادَةِ وَاللهِ السَّعَلَى وَاللّهُ المُنْ مِنْ اللهُ عَرْ وَمَلْ اللهُ عَنْ اللهِ وَمُ وَمَدَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ وَمُعَلّا اللّهُ اللهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللللّهُ اللللللّهُ اللّهُ الللّهُ الللللللّهُ اللللّ

الرزق مكتوب ومرادالله ومع ذلك فالإنسان يسعى للرزق.

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري، كتاب التفسير، باب قوله: ﴿ فَأَمَّا مَنْ أَعْطَىٰ وَأَلَقَىٰ ﴾ [الليل: ٥]، (٤٩٤٥)، ومسلم، كتاب القدر، باب خلق الآدمي في بطن أمه وكتابة رزقه وأجله وعمله وشقاوته وسعادته (٢٦٤٧)، (٦).

وكذا الولد مكتوب، ومع ذلك فالإنسان يسعى ويطلب الأولاد بالنكاح، ولا يقول: سأنام على الفراش وإن كان الله مقدر لي الولد سيأتي به، ولو قال أحد هذا الكلام لقالوا: إنه مجنون.

كذلك العمل الصالح: اعمل عملاً صالحاً من أجل أن تدخل الجنة، ولا أحد يمنعك من الطاعة، ولا أحد يكرهك على المعصية.

وقد احتج المشركون بالقدر على شركهم، كما قال الله عنهم: ﴿ سَيَقُولُ اللَّذِينَ أَشَرَكُواْ لَوَ شَاءَ اللَّهُ مَا أَشْرَكُنَا وَلَا ءَابَاۤ وُكَا وَلَا حَرَّمْنَا مِن شَيَّوٍ ﴾ [الأنعام: ١٤٨].

والجواب: قال الله تعالى: ﴿ كَذَلِكَ كَذَبَ ٱلَّذِينَ مِن قَبْلِهِمْ حَتَى ذَاقُواْ بَأْسَنَا ﴾ [الأنعام: ١٤٨] فلم تقبل منهم هذه الحجة، لأن الله تعالى جعل ذلك تكذيباً وجعل له عقوبة: ﴿ حَتَى ذَاقُواْ بَأْسَنَا ﴾.

فإن قال قائل: إن لدينا حديثاً أقر فيه النبي عَلَيْ الاحتجاج بالقدر، وهو أن آدم وموسى تحاجا ـ تخاصما ـ فقال موسى لآدم: أنت أبونا خيبتنا، أخرجتنا ونفسك من الجنة ـ لأن خروج آدم من الجنة من أجل أنه أكل من الشجرة التي نُهِيَ عن الأكل منها ـ فقال له آدم: أتلومني على شيء قد كتبه الله علي قبل أن يخلقني، قال النبي علي الشجرة أدَمُ مُوسَى مرتين أو ثلاثاً وفي لفظ: فَحَجّهُ آدَمُ " يعني غلبه في الحجة.

هذا يتمسَّك به من يحتجّ بالقدر على فعل المعاصي.

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري، كتاب أحاديث الأنبياء، باب وفاة موسى، (۳٤،۹)، ومسلم، كتاب القدر، باب حجاج موسى وآدم عليهما السلام، (۲۲۵۲)، (۱۳).

ولكن كيف المخرج من هذا الحديث الذي في الصحيحين؟

أجاب شيخ الإسلام ابن تيمية \_ رحمه الله \_ بجواب، وأجاب تلميذه ابن القيم \_ رحمه الله \_ بجواب آخر.

شيخ الإسلام قال: إن آدم عليه الصلاة والسلام فعل الذنب، وصار ذنبه سبباً لخروجه من الجنة، لكنه تاب من الذنب، وبعد توبته اجتباه الله وتاب عليه وهداه، والتائب من الذنب كمن لا ذنب له، ومن المحال أن موسى عليه الصلاة والسلام وهو أحد أولى العزم من الرسل يلوم أباه على شيء تاب منه ثم اجتباه الله بعده وتاب عليه وهداه، وإنما اللوم على المصيبة التي حصلت بفعله، وهي إخراج الناس ونفسه من الجنة، فإن سبب هذا الإخراج هو معصية آدم، على أن آدم عليه السلام لاشك أنه لم يفعل هذا ليخرج من الجنة حتى يلام، فكيف يلومه موسى؟

وهذا وجه ظاهر في أن موسى عليه السلام لم يرد لوم آدم على فعل المعصية، إنما على المصيبة التي هي من قدر الله، وحينئذ يتبين أنه لا حجة في الحديث لمن يستدل على فعل المعاصي، إذ أنه احتج على المصيبة وهي الإخراج من الجنة، ولهذا قال: أخرجتنا ونفسك من الجنة ولم يقل: عصيت ربك، فهنا كلام موسى مع أبيه آدم على المصيبة التي حصلت، وهي الإخراج من الجنة، وإن كان السبب هو فعل آدم. وقال رحمه الله: اللوم على المصائب وعلى المعائب إن استمر الإنسان فيها.

أما تلميذه ابن القيم - رحمه الله - فأجاب بجواب آخر قال: إنَّ اللوم على فعل المعصية بعد التوبة منها غلط، وإن احتجاج الإنسان بالقدر بعد التوبة من المعصية صحيح. فلو أنَّ إنساناً شرب الخمر، فجعلت تلومه وهو قد

تاب توبة صحيحة وقال هذا أمر مقدر عليَّ وإلا لست من أهل شرب الخمر، وتجد عنده من الحزن والندم على المعصية شيئاً عظيماً، فهذا يقول ابن القيم: لا بأس به.

وأما الاحتجاج بالقدر الممنوع فهو: أن يحتج بالقدر ليستمر على معصيته، كما فعل المشركون، أما إنسان يحتج بالقدر لدفع اللوم عنه مع أن اللوم قد اندفع بتوبته فهذا لا بأس به.

وهذا الجواب جواب واضح يتصوره الإنسان بقرب، وإن كان كلام شيخ الإسلام ـ رحمه الله ـ أسد وأصوب، لكن لا مانع بأن يُجاب بما أجاب به العلامة ابن القيم.

وقال ابن القيم: نظير هذا أن النبي على حين طرق ابنته فاطمة وابن عمه عليّاً رضي الله عنهما ليلاً فوجدهما نائمين، فقال: «ألا تُصَلِّيانِ؟» فكأنه عاب عليهما، أي لماذا لم تقوما لصلاة التهجّد فقال علي رضي الله عنه: يَا رَسُونُ الله إِنَّ أَنْفُسَنَا بِيَدِ اللهِ عزّ وجل فَإِذَا شَاءَ أَنْ يَبْعَثَنَا؛ بَعَثَنَا، فَخَرَجَ النَّبِيُ عَلَيْ وَهُو يَضُرِبُ عَلَى فَخِذِهِ وَيَقُونُ لُ: (١) ﴿ وَكَانَ ٱلْإِنسَنُ أَحَتُرَ شَيْءِ جَدَلًا ﴾ [الكهف: يَضْرِبُ عَلَى فَخِذِهِ وَيَقُونُ لُ: (١) ﴿ وَكَانَ ٱلْإِنسَنُ أَحَتُرَ شَيْءٍ جَدَلًا ﴾ [الكهف: ٤٥] لأن عليّاً رضي الله عنه دافع عن نفسه بأمر انتهى وانقضى.

ولو أن إنساناً فعل معصية وأردنا أن نقيم عليه العقوبة حدّاً أو تعزيزاً وقال: أنا مكتوب عليّ هذا. ولنفرض أنه زنا وقلنا: اجلدوه مائة جلدة وغربوه عاماً عن البلد، فقال: مهلاً هذا شيء مكتوب عليّ، أتنكرون هذا؟ فسنقول:

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري، كتاب التهجد، باب تحريض النبي رها على صلاة الليل (۱۰۷۵)، ومسلم، كتاب صلاة المسافرين وقصرها، باب ما روي فيمن نام الليل أجمع حتى أصبح، (۷۷۵)، (۷۷۵).

لا ننكره، فيقول: لا لوم عليّ، فنقول: ونحن سنجلدك ونقول هذا مكتوب علينا.

وذكر أن سارقاً رفع إلى أمير المؤمنين عمر بن الخطاب رضي الله عنه فأمر بقطع يده، فقال: مهلاً يا أمير المؤمنين، والله ما سرقت إلا بقدر الله، وهذا جواب صحيح، فقال عمر: ونحن لا نقطعك إلا بقدر الله، فغلبه عمر رضي الله عنه، بل نقول: إننا نقطع يده بقدر الله وشرع الله، فالسارق سرق بقدر الله، لكن لم يسرق بشرع الله، ونحن نقطع يده بقدر الله وشرع الله، ولكن عمر رضي الله عنه سكت عن مسألة الشرع من أجل أن يقابل هذا المحتج بمثل حجته.

فتبين الآن أن الاحتجاج بالقدر على المعاصي باطل، والاحتجاج بالقدر على والناس الآن يتسابقون إلى بالقدر على فوات المطلوب باطل أيضاً، ولذلك نرى الناس الآن يتسابقون إلى الوظائف باختيارهم ولا يفوتونها، ولو أن الإنسان تقاعس ولم يتقدم للامه الناس على هذا، مما يدل دلالة واضحة على أن الإنسان له إرادة وله اختيار.

فبطل بذلك احتجاج العاصي بقدر الله على معاصي الله، ونقول له: أنت قدرت الآن أنَّ الله قد كتب عليك المعصية فعصيت، فلماذا لم تقدر أن الله كتب لك الطاعة وأطعت، لأن القدر سر مكتوم لا يعلمه إلا الله، ولا نعلم ماذا قضى الله وقدر إلا بعد الوقوع، فإذا كنت أقدمت على المعصية فلماذا لم تقدم على الطاعة وتقول إنها بقضاء الله وقدره.

والأمر والحمد لله واضح، ولولا ما أثير حول القضاء والقدر لكان لا حاجة إلى البحث فيه لأنه واضح جداً، وأنه لا حجة بالقدر على فعل المعاصي ولا على ترك الواجبات.

#### المرتبة الرابعة: الخلق:

فكل ما في الكون فهو مخلوق لله عزّ وجل، فبالنسبة لما يحدثه الله تعالى من فعله: كالمطر وإنبات الأرض وما أشبه ذلك، فهو مخلوق لله تعالى لاشك.

لكن بالنسبة لفعل العبد، هل هو مخلوق لله أم لا؟

الجواب: نعم مخلوق لله، فحركات الإنسان وسكناته كلها مخلوقة لله، ووجه ذلك:

أولاً: أن الله عزّ وجل خلق الإنسان وأعطاه إرادة وقدرة بهما يفعل، فسبب إيجاد العبد لما يوجده الإرادة الجازمة والقدرة التامة، وهاتان الصفتان مخلوقتان لله، وخالق السبب خالق للمسبب.

ثانياً: أن الإنسان إنسان بجسمه ووصفه، فكما أنه مخلوق لله بجسمه فهو مخلوق له بوصفه، ففعله مخلوق لله عزّ وجل، كما أن الطول والقصر والبياض والسواد والسمن والنحافة كلها مخلوقة لله فكذلك أيضاً أفعال الإنسان مخلوقة لله، لأنها صفة من أوصافه، وخالق الأصل خالق للصفة.

ويدل لهذا قول إبراهيم عليه السلام لقومه: ﴿ قَالَ أَتَعَبُدُونَ مَا نَنْجِتُونَ ﴿ وَاللَّهُ خَلَقَكُمْ وَمَا تَعَمَلُونَ ﴿ وَاللَّهُ اللَّهُ خَلَقَكُمْ وَمَا تَعَمَلُونَ ﴿ وَالصافات: ٩٥ ـ ٩٦] تحتمل معنيين:

المعنى الأول: أن تكون (ما) مصدرية والمعنى: خلقكم وخلق عملكم، وهذا نص في أن عمل الإنسان مخلوق لله تعالى.

والمعنى الثاني: أن تكون (ما) اسماً موصولاً، ويكون المعنى:

خلقكم وخلق الذي تعملونه وعلى هذا المعنى يمكن أن نقول: إن الآية دليل على خلق أفعال العباد على هذا التقدير لأنه إذا كان المعمول مخلوقاً لله، لزم أن يكون عمل الإنسان مخلوقاً، لأن المعمول كان بعمل الإنسان، فالإنسان هو الذي باشر العمل في المعمول، فإذا كان المعمول مخلوقاً لله، وهو فعل العبد، لزم أن يكون فعل العبدمخلوقاً فيكون في الآية دليل على خلق أفعال العباد على كلا الاحتمالين.

## ومن فوائد الحديث:

إذاً كيف نوجه «وتؤمن بالقدر خيره وشره»؟

الجواب: أن نقول: المفعولات والمخلوقات هي التي فيها الخير والشر، أما أصل فعل الله تعالى وهو القدر فلا شرّ فيه، مثال ذلك: قول الله عزّ وجل: ﴿ ظَهَرَ ٱلفَسَادُ فِي ٱلْبَرِ وَٱلْبَحْرِ بِمَا كَسَبَتَ ٱيَدِى ٱلنَّاسِ ﴾ [الروم: ١٤] هذا بيان سبب فساد الأرض، وأما الحكمة فقال: ﴿ لِيُذِيقَهُم بَعْضَ ٱلَّذِى عَمِلُوا لَعَلَهُم يَرْجِعُونَ شِي الروم: ١٤] إذن هذه مصائب، من جدب الأرض ومرض أو فقر، ولكن مآلها إلى خير، فصار الشرّ لا يضاف إلى الرب، لكن

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم، كتاب الصلاة، باب الدعاء في صلاة الليل وقيامه (٧٧١)، (٢٠١).

يضاف إلى المفعولات والمخلوقات مع أنها شر من وجه وخير من وجه آخر، فتكون شراً بالنظر إلى ما يحصل منها من الأذية، ولكنها خير بما يحصل منها من العاقبة الحميدة ﴿ لِيُذِيقَهُم بَعْضَ ٱلَّذِي عَمِلُوا لَعَلَّهُم بَرْجِعُونَ ﴿ اللَّهِ مَا اللَّهِ مَا اللَّهِ مَا اللَّهِ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّالَّاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللَّالَةُ اللَّهُ اللَّلْحُلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّه

ومن الحكمة أن يكون في المخلوق خير وشر، لأنه لولا الشر ما عُرف النخير، كما قيل: (وبضدها تتبين الأشياء) فلو كان الناس كلهم على خير ما عرفنا الشر، ولو كانوا كلهم على شر ما عرفنا الخير، كما أنه لا يعرف الجمال إلا بوجود القبيح، فلو كانت الأشياء كلها جمالاً ما عرفنا القبيح.

إذاً إيجاد الشر لنعرف به الخير، لكن كون الله تعالى يوجد هذا الشر ليس شراً، فهنا فرق بين الفعل والمفعول، ففعل الله الذي هو تقديره لا شر فيه، ومفعوله الذي هو مُقدره ينقسم إلى خير وشر، وهذا الشر الموجود في المخلوق لحكمة عظيمة.

فإذا قال قائل: لماذا قدر الله الشر؟

فالجواب: أولاً: ليُعرف به الخير.

ثانياً: من أجل أن يلجأ الناس إلى الله عزّ وجل.

ثالثاً: من أجل أن يتوبوا إلى الله.

فكم من إنسان لا يحمله على الورد ليلاً أو نهاراً إلا مخافة شرور الخلق، فتجده يحافظ على الأوراد لتحفظه من الشرور، فهذه الشرور في المخلوقات لتحمل الإنسان على الأذكار والأوراد وما أشبهها، فهي خير.

ولنضرب مثلاً في رجل له ابن مشفق عليه تماماً، وأصيب الابن بمرض

وكان من المقرر أن يكوى هذا الابن بالنار، ولاشك أن النار مؤلمة للابن، لكن الأب يكويه لما يرجو من المصلحة بهذا الكي، مع أن الكي في نفسه شر، لكن نتيجته خير.

وإذا علمت أن فعل الله عزّ وجل الذي هو فعله كله خير اطمأننت إلى مقدور الله عزّ وجل واستسلمت تماماً، وكنت كما قال الله عزّ وجل: ﴿ وَمَن يُوْمِن بِاللّهِ يَهْدِ قَلْبَكُم ﴾ [التغابن: ١١] قال علقمة: هو الرجل تصيبه المصيبة فيعلم أنها من عند الله فيرضى ويُسلّم.

والإنسان إذا رضي بالقدر حقاً استراح من الحزن والهم، بدليل قول الرسول على: «المُؤمِنُ القَوِيُّ خَيْرٌ وَأَحَبُّ إِلَى اللهِ مِنَ المُؤمِنِ الضَّعِيْفِ، وَفِيْ كُلِّ خَيْر، إحْرِصْ عَلَى مَا يَنْفَعُكَ وَإِسْتَعِنْ بِاللهِ وَلا تَعْجَزْ، وَإِنْ أَصَابِكَ شَيءٌ فَلا تَقُل : لَوْ أَنِّي فَعَلْتُ كَذَا لَكَانَ كَذَا، فَإِنَّ \_ لَوْ \_ تَفْتَحُ عَمَل الشَّيْطَانِ (1) فأمر النبي عَلَيْ بالحرص على ما ينفع، ثم إذا اختلفت الأمور فقل : هذا قدر الله وما شاء فعل.

وليس المراد بقول النبي ﷺ: «المُؤمِنُ القَوِيُّ خَيْرٌ وَأَحَبُّ إِلَى اللهِ مِنَ المُؤمِنِ الضَّعِيْفِ» قوي العضلات، بل المراد: المؤمن القوي في إيمانه لا في جسمه، فكم من إنسان قوي الجسم لكن لا خير فيه، وبالعكس. وبهذه المناسبة لو كتبت هذه الجملة «المُؤمِنُ القَوِيُّ خَيْرٌ وَأَحَبُّ إِلَى اللهِ مِنَ المُؤمِنِ الضَّعِيْفِ» على لوحة كبيرة فوق ملعب رياضي، على أن المراد بالمؤمن القوي قوى العضلات فإن هذا لا يجوز.

<sup>(</sup>۱) أخرجه مسلم، كتاب القدر، باب في الأمر بالقوة وترك العجز والاستعانة بالله وتفويض المقادير لله، (٢٦٦٤)، (٣٤).

فالمهم أن الشر لا ينسب إلى الله تعالى، لأن النبي على قال: «وَ الشَرَّ لَيْنُ النبي على قال: ﴿ وَ الشَرَّ لَيْسَ إِلَيْكَ \* (١) وإنما ينسب الشر إلى المخلوقات، قال الله تعالى: ﴿ قُلْ أَعُوذُ بِرَبِّ ٱلْفَلَقِ إِلَى المخلوقات. ١-٢] فالشرّ ينسب إلى المخلوقات.

وهنا مسألة: هل في تقدير إيجاد المخلوقات الشريرة حكمة؟

والجواب: نعم، حكمة عظيمة ولولا هذه المخلوقات الشريرة ما عرفنا قدر المخلوقات الخيرة، فالذئب مثلاً صغير الجسم بالنسبة للبعير، ومع ذلك الذئب يأكل الإنسان كما قال الله تعالى في سورة يوسف على لسان يعقوب عليه السلام: ﴿ وَأَخَافُ أَن يَأْكُمُ الذِّمْثِ ﴾ [يوسف: ١٣] ومعلوم أن البعير لا يأكل الإنسان، بل إن البعير القوي الكبير الجسم ينقاد للصبي الصغير، قال الله عزّ وجل: ﴿ أَوَلَمْ بَرَوْا أَنّا خَلَقْنَا لَهُم مِمّا عَمِلَتَ أَيْدِينَا أَنْعَكُما فَهُم لَهَا مَلِكُونَ ﴿ وَذَلَلْنَهَا فَهُمْ فَهِمُ لَهَا مَلِكُونَ ﴿ وَذَلَلْنَهَا لَهُم مَمّا عَمِلَتُ أَيْدِينَا أَنْعَكُما فَهُم لَها مَلِكُونَ ﴿ وَذَلَلْنَهَا لَهُم مِمّا عَمِلَتُ أَيْدِينَا أَنْعَكُما فَهُم لَها مَلِكُونَ ﴿ وَذَلَلْنَهَا لَكُم فَيْمَا لَكُونَ الله عَلَى أَنْ نتدبر حيث قال: عَالَى خلق الإبل، وهي أجسام كبيرة، وأمرنا الله تعالى أن نتدبر حيث قال: ﴿ أَفَلَا يَنظُرُونَ إِلَى ٱلْإِبلِ كَيْفَ خُلِقَتُ ﴿ وَأَمرنا الله تعالى أن نتدبر حيث قال: مما يؤذي بني آدم حتى يعلم الناس بذلك قدرة الله عزّ وجل، وأن الأمور كلها بيده.

٢٠ أن الساعة لا يعلمها أحد إلا الله عز وجل، لأن أفضل الرسل من الملائكة سأل أفضل الرسل من البشر عنها، فقال: «ما المَسْؤُولُ عَنْهَا بَأَعْلَمَ مِنَ السَّائِل».

<sup>(</sup>۱) أخرجه مسلم، كتاب صلاة المسافرين وقصرها، باب الدعاء في صلاة الليل وقيامه، (۲۰۱)،(۷۷۱).

ويترتب على هذه الفائدة أنه لو صدَّق أحد من الناس شخصاً ادعى أن الساعة تقوم في الوقت الفلاني، فإنه يكون كافراً لأنه مكذب للقرآن والسنة.

٢١ عظم الساعة، ولهذا جاءت لها أمارات حتى يستعد الناس لها \_
 رزقنا الله وإياكم الاستعداد لها\_.

٢٢ أننا إذا كنا لا نعلم الشيء فإننا نطلب ما يكون من علاماته، لأن جبريل عليه السلام قال: «أخبرني عن أماراتها».

٢٣ ـ ضرب المثل بما ذكره النبي ﷺ: «أن تَلِدَ الأَمَةُ رَبَّتَهَا» وفي لفظ: «ربَّهَا» والعلامة الثانية: «أَنْ تَرى الدُفاَةَ العُرَاةَ العَالَةَ رُعَاءَ الشَّاءِ يَتَطَاوَلُوْنَ في البُنْيَانِ».

فإن قال قائل: لم يذكر النبي عَلَيْ أمارات أخرى أوضح من هذا؟

فالجواب: أن العلامات بيّنة واضحة لا يحتاج السؤال عنها، ولذلك عدل النبي عنها إلى ذكر هذه الصورة.

٢٤ أن الملائكة يمشون إذا تحولوا إلى بشر، لقوله: «ثم انْطَلَقَ».
 وهل يمشون إذا كانوا على صفة الخلق الذي خلقوا عليه؟

الجواب: قال الله عزّ وجل: ﴿ قُل لَّوَ كَانَ فِي ٱلْأَرْضِ مَلَيَهِكَ أَنْ يَمَشُونَ مُطْمَيِنِينَ لَنَزَّلْنَا عَلَيْهِم قِنَ ٱلسَّمَاءِ مَلَكَ ارْسُولًا ﴿ قُلُ اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ عَلَى السَّمَاءِ مَلَكَ ارْسُولًا ﴿ اللهِ عَلَى اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُولِي اللهُ ال

٥٧- إلقاء العالم على طلبته ما يخفى عليهم، لقول النبي ﷺ: «أتَدْرُوْنَ مَنِ السَّائِل».

٢٦- أن السائل عن العلم يكون معلماً لمن سمع الجواب، لأن النبي على قال: «فإنّه جبريل أتَاكُم يُعَلِّمُكُمْ دِينكُمْ» مع أن الذي علمهم النبي على لكن لما كان سؤال جبريل هو السبب جعله هو المعلم.

ويتفرع على هذا أنه ينبغي لطالب العلم إذا كان يعلم المسألة وكان من المهم معرفتها أن يسأل عنها وإن كان يعلمها، وإذا سأل عنها وأجيب صار هو المعلم (١).

٢٧ أن السبب إذا بني عليه الحكم صار الحكم للسبب، ولهذا ذكر العلماء لهذه القاعدة مسائل كثيرة منها:

لو شهد رجلان على شخص بما يوجب قتله من ردة أو حرابة، ثم حكم القاضي بذلك وقتل هذا الشخص ثم رجعوا وقالوا: تعمدنا قتله، فإن هؤلاء الشهود يقتلون، لأن الحكم مبني على شهادتهم وهم السبب.

ولكن إذا اجتمع متسبب ومباشر فالضمان على المباشر إلا إذا تعذرت إحالة الضمان عليه فيكون على المتسبب، مثال ذلك:

رجل حفر حفرة في الطريق فوقف عليها رجل فجاء رجل ثالث فدفع الرجل وسقط في الحفرة ومات، فالضمان على الدافع، لأنه هو المباشر.

مثال آخر: رجل ألقى بشخص بين يدي الأسد فأكله، فالمباشر هنا هو الأسد، والمتسبب الرجل الذي ألقى الآخر بين يدي الأسد، فالضمان على الرجل لتعذر إحالة الضمان على الأسد.

<sup>(</sup>۱) لفضيلة شيخنا – رحمه الله وغفر له – (كتاب العلم) طبع في مجلد فصّل فيه تعريف العلم وفضائله وآداب طالبه وطُرق تحصيله وقواعد مهمة في طلب العلم.

٢٨ - أن ما ذكر في هذا الحديث هو الدين، لقوله ﷺ: «يُعَلِّمُكُمْ دِيْنَكُمْ» ولكن ليس على سبيل الإجمال.

فإن قال قائل: أليس النبي ﷺ قال: «الدِّيْنُ النَّصِيْحَةُ» ثلاث مرات: «للهِ وَلِكتَابِهِ، وَلِرَسُوله، والأَئمَّةِ المُسْلِمِيْنَ، وَعَامَّتِهِمْ» (١٠)؟

فالجواب: بلى، لكن هذه النصيحة لا تخرج عما في حديث جبريل، لأنها من الإسلام.

\* \* \*

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم، كتاب الإيمان، باب بيان أن الدين النصيحة، (٥٥)، (٩٥).

#### ربع عجن (الرَّيَحَى الْاَجْمَّ يَّ (سِيكُمُ الْاِنْمُ الْاِنْوُدُوكَ مِي خصس»

## الحديث الثالث

عنْ أَبِيْ عَبْدِ الرَّحْمَنِ عَبْدِ اللهِ بْنِ عُمَرَ بْنِ الخَطَّابِ رَضِيَ اللهُ عَنْهُمَا قَالَ: سَمِعْتُ النَّبِيِّ عَلَى خَمْسٍ: شَهَادَةِ أَنْ لاَ إِلَهَ إِلاَّ اللهِ وَأَنَّ مُحَمَّداً النَّبِيِّ عَلَى خَمْسٍ: شَهَادَةِ أَنْ لاَ إِلَهَ إِلاَّ اللهِ وَأَنَّ مُحَمَّداً رَسُولُ اللهِ، وإقَامِ الصَّلاةِ وَإِيْتَاءِ الرَّكَاةِ وَحَجِّ البَيْتِ، وَصَوْمٍ رَمَضَانَ (() رواه البخاري ومسلم.

### الشرح

«عَنْ أَبِيْ عَبْدِ الرَّحْمَنِ» هذه كنية و (عبد الله بن عمر) اسم علم.

والكنية: كل ما صدر بأب، أو أم، أو أخ، أو خالٍ، أو ما أشبه ذلك. والعلم: اسم يعين المسمى مطلقاً.

«رَضِيَ اللهُ عَنْهُمَا» قال العلماء: إذا كان الصحابي وأبوه مسلمين فقل: رضي الله عنهما، وإذا كان الصحابي مسلماً وأبوه كافراً فقل: رضي الله عنه.

"قَالَ: سَمِعْتُ النَّبِيَّ ﷺ يَقُونُ: "بِنُنِيَ الإِسْلامُ" الذي بناه هو الله عزّ وجل، وأبهم الفاعل في قوله تعالى: ﴿ وَخُلِقَ وَجل، وأبهم الفاعل في قوله تعالى: ﴿ وَخُلِقَ الْإِسْكَنُ ضَعِيفًا ﴿ وَالنساء: ٢٨] فلم يبين من الخالق، لكنه معلوم، فما عُلم شرعاً أو قدراً جاز أن يبنى فعله لما لم يسم فاعله.

«عَلَى خَمْسٍ» أي على خمسِ دعائم.

«شَهَادَةِ أَنْ لاَ إِلَهَ إِلاَّ الله وَأَنَّ مُحَمَّدَاً رَسُولُ اللهِ» (شهادة) يجوز فيها

<sup>(</sup>۱) سبق تخریجه صفحة (۲۹)

### وجهان في الإعراب:

الأول: الضم (شهادةً) بناء على أنها خبر لمبتدأ محذوف، والتقدير: هي شهادة.

والثاني: الكسر (شهادةِ) على أنها بدل من قوله: خمس، وهذا البدل بعض من كل.

وقد سبق الكلام على الشهادتين، وإِقَامِ الصَّلاةِ وَإِيْتَاءِ الزَّكَاةِ وَحَجِّ النَّكَاةِ وَحَجِّ النَّبَيْتِ، وَصَوْمِ رَمَضَانَ في شرح حديث جبريل عليه السلام (١).

لكن في هذا الحديث إشكال وهو: تقديم الحج على الصوم.

والجواب عليه أن يقال: هذا ترتيب ذكري، والترتيب الذكري يجوز فيه أن يقدم المؤخر كقول الشاعر:

إن مـــن سـاد ثــم سـاد أبـوه

ثــم سـاد مــن بعــد ذلــك جــده

فالترتيب هنا ترتيب ذكري.

وقد سبق في حديث جبريل تقديم الصيام على الحج، ونقول في شرح الحديث:

إن الله عزّ وجل حكيم، حيث بنى الإسلام العظيم على هذه الدعائم الخمس من أجل امتحان العباد.

-الشهادتان: نطق باللسان، واعتقاد بالجنان.

<sup>(</sup>١) صفحة (٢٥).

- إقام الصلاة: عمل بدني يشتمل على قول وفعل، وما قد يجب من المال لإكمال الصلاة فإنه لا يعد منها، وإلا فمن المعلوم أنه يجب الوضوء للصلاة، وإذا لم تجد ماءً فاشتر ماءً بثمن، ومن المعلوم أيضاً أنك ستستر العورة في الصلاة وتشتري السترة بمال لكن هذا خارج عن العبادة، ولذلك نقول: إن الصلاة عبادة بدنية محضة.

- إيتاء الزكاة: عبادة مالية، لا بدنية، وكون الغني يجب أن يوصلها للفقير، وربما يمشي وربما يستأجر سيارة، هذا أمر خارج عن العبادة، ولهذا لو كان الفقير عند الغني أعطاه الدراهم مباشرة بدون أي عمل، ولا نقول: اذهب أيها التاجر ألى أقصى البلد ثم ارجع.

- صوم رمضان: عبادة بدنية لكن من نوع آخر، الصلاة بدنية لكنها فعل، والصيام بدني لكنه كف وترك، لأنه قد يسهل على الإنسان أن يفعل، ويصعب عليه أن يكف، وقد يسهل عليه الكف ويصعب عليه الفعل، فنوعت العبادات ليكمل بذلك الامتحان، فسبحان الله العظيم.

\_حج البيت: هل يتوقف الحج على بذل المال؟

فيه تفصيل: إذا كان الإنسان يحتاج إلى شد رحل احتاج إلى المال، لكن هذا خارج العبادة، وهذا من جنس الوضوء للصلاة.

وإذا قدرنا أن الرجل في مكة فهل يحتاج إلى بذل المال؟ .

الجواب: إذا كان يستطيع أن يمشي على رجليه فلا يحتاج إلى بذل المال، والنفقة من الأكل والشرب لابد منها حتى وإن لم يحج.

لذلك الحج ـ عندي ـ متردد بين أن يكون عبادة بدنية أو عبادة بدنية مالية وعلى كل حال فهو امتحان.

فصارت هذه الحكمة العظيمة في أركان الإسلام أنها:

بذل المحبوب، والكف عن المحبوب، وإجهاد البدن وكل هذا امتحان.

بذل المحبوب: في الزكاة، لأن المال محبوب إلى الإنسان، كما قال الله عزّ وجل: ﴿ وَإِنَّهُ لِحُبِّ ٱلْخَيْرِ لَشَدِيدٌ ﴿ وَإِنَّهُ لِحُبِّ ٱلْخَيْرِ لَشَدِيدٌ ﴿ وَاللَّهُ عَزّ وجل: ﴿ وَإِنَّهُ لِحُبِّ ٱلْخَيْرِ لَشَدِيدٌ ﴿ وَتَعْبُونَ اللَّهُ عَزّ وجل: ٨] وقال: ﴿ وَتَعْبُونَ اللَّهُ عَزّ وجل: ٨] والفجر: ٢٠].

والكف عن المحبوب: في الصيام كما جاء في الحديث القدسي: «يَدَعُ طَعَامَهُ وَشَرَابَهُ وشَهُوتَهُ مِنْ أَجْلِئ »(١).

فتنوعت هذه الدعائم الخمس على هذه الوجوه تكميلاً للامتحان، لأن بعض الناس يسهل عليه أن يصوم، ولكن لا يسهل عليه أن يبذل قرشاً واحداً، وبعض الناس يسهل عليه أن يصلي، ولكن يصعب عليه أن يصوم.

ويذكر أن بعض الملوك وجبت عليه كفارة فيها تحرير رقبة ، فإن لم يجد فصيام شهرين متتابعين ، فإن لم يستطع فإطعام ستين مسكيناً . فاجتهد بعض العلماء وقال لهذا الملك : يجب عليك أن تصوم شهرين متتابعين ولا تعتق ، فقيل للمفتي في ذلك فقال : لأن الشهرين أشق على هذا الملك من إعتاق رقبة ، والمقصود بالكفارة محو ما حصل من إثم الذنب وأن لا يعود .

فنقول: هذا استحسان لكنه ليس بحسن وفي غير محله لأنه مخالف للشرع، فألزمهُ بما أوجب الله عليه وحسابه على الله عزّ وجل، وليس إليك.

\* \* \*

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري، كتاب الصيام، باب وجوب صوم رمضان، (۷٤۹۲)، ومسلم، كتاب الصيام، باب فضل الصيام، (۱۱۵۱)، (۱۲٤).

عِي (اَرَجَيُ الْفَجَنَّ يُ (أُسِلِينَ الْإِنْمُ الْفِرْدِي كِيرِي

## الحديث الرابع

عَنْ عَبْدِ اللهِ بِنِ مَسْعُوْدٍ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ قَالَ: حَدَّثَنَا رَسُوْلُ اللهِ وَهُوَ الصَّادِقُ المَصْدُوْقُ: ﴿ إِنَّ أَحَدَكُمْ يُجْمَعُ خَلْقُهُ فَيْ بَطْنِ أُمِّهِ أَرْبَعِيْنَ يَوْمَا نُطْفَةً، ثُمَّ يَكُوْنُ عَلَقَةً مِثْلَ ذَلِكَ، ثُمَّ يُرْسَلُ إلَيْهِ المَلَكُ فَيَنفُخُ فِيهِ عَلَقَةً مِثْلَ ذَلِكَ، ثُمَّ يُرْسَلُ إلَيْهِ المَلَكُ فَيَنفُخُ فِيهِ الرُّوْحَ، وَيُؤْمَرُ بِأَرْبَعِ كَلِمَاتٍ: بِكَتْبِ رِزْقِهِ وَأَجَلَهِ وَعَمَلَهِ وَشَقِيٌّ أَوْ سَعِيدٌ فَوَاللهُ النَّذِي لاَ إِلَهُ غَيْرُهُ إِنَّ أَحَدَكُمْ لَيَعْمَلُ بِعَمَلِ أَهْلِ الجَنَةِ حَتَّى مَا يَكُونُ بَيْنَهُ وَبَيْنَهَا إلا فِرَاعٌ فَيَسْبِقُ عَلَيْهِ الكِتَابُ فَيَعْمَلُ بِعَمَلِ أَهْلِ النَّارِ فَيَدْخُلُهَا، وَإِنَّ أَحَدَكُمْ لَيَعْمَلُ فَي اللهِ فِرَاعٌ فَيَسْبِقُ عَلَيْهِ الكِتَابُ فَيَعْمَلُ بِعَمَلِ أَهْلِ النَّارِ فَيَدْخُلُهَا، وَإِنَّ أَحَدَكُمْ لَيَعْمَلُ فَي مِنْ اللهِ فَرَاعٌ فَيَسْبِقُ عَلَيْهِ الكِتَابُ فَيَعْمَلُ بِعَمَلِ أَهْلِ النَّارِ فَيَدْخُلُهَا، وَإِنَّ أَحَدَكُمْ لَيَعْمَلُ فَي بِعَمَلِ أَهْلِ النَّارِ فَيَدْخُلُهَا، وَإِنَّ أَحَدَكُمْ لَيَعْمَلُ بِعَمَلِ أَهْلِ النَّارِ فَيَدْخُلُهَا، وَإِنَّ أَحَدَكُمْ لَيَعْمَلُ بِعَمَلِ أَهْلِ النَّارِ فَيَدْخُلُهَا، وَإِنَّ أَحَدَكُمْ لَيَعْمَلُ بِعَمَلِ أَهْلِ النَّارِ فَيَكُونُ لَيْهِ الكِتَابُ فَيَعْمَلُ بِعَمَلٍ أَهْلِ الجَنَةِ فَيَسْبِقُ عَلَيْهِ الكِتَابُ فَيَعْمَلُ بِعَمَلِ أَهْلِ الجَنَةِ فَيَدْخُلُهَا الْكَلَمَاتِ ومسلم.

## الشرح

قوله: «حَدَّثَنَا» حدث وأخبر في اللغة العربية بمعنى واحد، وهي كذلك عند قدماء المحدثين، لكن عند المتأخرين من المحدثين يفرقون بين (حدثنا) و(أخبرنا)، وعلم ذلك مذكور في مصطلح الحديث.

وقوله: «وَهُوَ الصَّادِقُ المَصْدُوقُ» الجملة هذه مؤكدة لقوله: «رَسُولُ اللهِ» لأن من اعترف بأنه رسول اعترف بأنه صادق مصدوق.

وقوله: «وَهُوَ الصَّادِقُ» أي الصادق فيما أَخْبَر به «المَصْدُوْقُ» فيما أُخبر

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري، كتاب بدء الخلق، باب ذكر الملائكة، (۳۲۰۸)، ومسلم، كتاب القدر، باب كيفية خلق الآدمي (۲٦٤٣)،(۱).

به، فإذا قلت: قدم زيد وكان قادماً، فهنا يقال للمخبر: إنه صادق . وإذا حدثني إنسانٌ وقال: قدم زيد وهو صادق فإنه يقال لي مصدوق، أي مخبر بالصدق.

والنبي عَلَيْة وصفه كذلك تماماً، فهو صادق فيما أخبر به، ومصدوق فيما أوحي إليه عليه الصلاة والسلام.

وإنما ذكر ابن مسعود رضي الله عنه هذه الجملة، لأن التحدث عن هذا المقام من أمور الغيب التي تخفى، وليس في ذلك الوقت تقدم طبِّ حتى يُعرف ما يحصل.

وهناك ما هو فوق علم الطب وهو كتابة الرزق والأجل والعمل وشقي أو سعيد، فلذلك من فقه عبد الله بن مسعود رضي الله عنه أن أتى بهذه الجملة المؤكدة لخبر إلنبي عليه .

قال: «إِنَّ أَحَدَكُمْ يُجْمَعُ خَلْقُهُ فَيْ بَطْنِ أُمِّهِ» وذلك أن الإنسان إذا أتى أهله فهذا الماء المتفرق يُجمع، وكيفية الجمع لم يذكر في الحديث، وقيل: إن الطبّ توصّل إلى معرفة بعض الشيء عن تكون الأجنة والله أعلم.

«أَرْبَعِيْنَ يَوْمَا نُطْفَةً» أي قطرة من المني.

«ثُمَّ يَكُوْنُ عَلَقَةً مِثْلَ ذَلِكَ» وهل ينتقل فجأة من النطفة إلى العلقة؟

الجواب: لا، بل يتكون شيئاً فشيئاً، فيحمّارُ حتى يصل إلى الغاية في الحُمرةِ فيكون علقة.

والعلقة هي: قطعة الدم الغليظ، وهي دودة معروفة ترى في المياه الراكدة.

«ثُمَّ يَكُوْنُ مُضْغَةً مِثْلَ ذَلِكَ» أي أربعين يوماً، والمضغة: هي قطعة لحم بقدر ما يمضغه الإنسان.

وهذه المضغة تتطور شيئاً فشيئاً، ولهذا قال الله تعالى: ﴿ تُطْفَةِ ثُـمٌ مِنْ عَلَقَةٍ ﴾ [الحج: ٥] فالجميع يكون مائة وعشرين، أي أربعة أشهر.

«ثُمَّ يُرْسَلُ إِلَيْهِ المَلَكُ» والمرسِل هو الله رب العالمين عزّ وجل، فيرسل الملك إلى هذا الجنين، وهو واحد الملائكة، والمراد به الجنس لا ملك معين.

«فَيَنفُخُ فِيْهِ الرُّوْحَ» الروح ما به يحيا الجسم، وكيفية النفخ الله أعلم بها، ولكنه ينفخ في هذا الجنين الروح ويتقبلها الجسم.

والروح سئل النبي عَلَيْهُ عنها فأمره الله أن يقول: ﴿ وَيَسْتَلُونَكَ عَنِ ٱلرُّوجُ قُلِ اللهِ أَي مِن شأنه، فهو الذي الرُّوحُ مِنْ أَمْرِ رَبِي ﴾ [الإسراء: ٨٥] فالروح من أمر الله أي من شأنه، فهو الذي يخلقها عزّ وجل: ﴿ وَمَا أُوتِيتُم مِنَ الْعِلْمِ إِلّا قَلِيلًا شَهِ ﴾ [الإسراء: ٨٥] وهذا فيه نوع من التوبيخ، كأنه قال: ما بقي عليكم من العلم إلا الروح حتى تسألوا عنها، ولهذا قال الخضر لموسى عليه السلام لما شرب الطائر من البحر: (ما نقص علمي وعلمك من علم الله إلا كما نقص هذا العصفور بمنقاره من البحر) (١٠). أي أنه لم ينقص شيئاً.

«وَيُؤْمَرُ» أي الملك «بِأَرْبَعِ كَلِمَاتٍ» والآمر هو الله عزّ وجل «بِكَتْبِ رِزْقِهِ وَأَجَلَهِ وَعَمَلَهِ، وَشَقِيٌّ أَوْ سَعِيْلٌ».

«رِزْقه» الرزق هنا: ما ينتفع به الإنسان، وهو نوعان: رزق يقوم به البدن، ورزق يقوم به الدين.

<sup>(</sup>١) رواه البخاري، كتاب التفسير، (٤٧٢١).

والرزق الذي يقوم به البدن: هو الأكل والشرب واللباس والمسكن والمركوب وما أشبه ذلك.

والرزق الذي يقوم به الدين: هو العلم والإيمان، وكلاهما مراد بهذا الحديث.

«وَأَجَله» أي مدة بقائه في هذه الدنيا، والناس يختلفون في الأجل اختلافاً متبايناً، فمن الناس من يموت حين الولادة، ومنهم من يعمر إلى مائة سنة من هذه الأمة، أما من قبلنا من الأمم فيعمرون إلى أكثر من هذا، فلبث نوح عليه السلام في قومه ألف سنة إلا خمسين عاماً.

واختيار طول الأجل أو قصر الأجل ليس إلى البشر، وليس لصحة البدن وقوام البدن، إذ قد يحصل الموت بحادث والإنسان أقوى ما يكون وأعز ما يكون، لكن الآجال تقديرها إلى الله عزّ وجل.

وهذا الأجل لا يتقدم لحظة ولا يتأخر، فإذا تم الأجل انتهت الحياة، وأذكر لكم قصة وقعت في عنيزة: مر دباب أي دراجة نارية بتقاطع، وإذا بسيارة تريد أن تقطع، فوقف صاحب الدباب ينتظر عبور السيارة، والسيارة وقفت تنتظر عبور الدباب، ثم انطلقا جميعاً فصدم الدباب ومات الراكب الرديف الذي وراء السائق، فتأمل الآن وقف هذه الدقيقة من أجل استكمال الأجل (سبحان الله). قال الله تعالى: ﴿ وَلَن يُؤَخِّرَ ٱللّهُ نَفْسًا إِذَا جَآءَ أَجَلُها ﴾ المنافقون: ١١] وقال على الله تعالى: ﴿ وَلَن يُؤَخِّرَ ٱللّهُ نَفْسًا إِذَا جَآءَ أَجَلُها ﴾ المنافقون: ١١] وقال على الله تعالى اله تعالى الله تعالى اله

وهنا مسألة: هل الأجل وراثي؟ .

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن ماجه، كتاب التجارات، باب الحث على المكاسب، (٢١٤٤).

الجواب: الأجل ليس وراثياً، فكم من شاب مات من قبيلة أعمارهم طويلة، وكم من شاب عُمَّر في قبيلة أعمارها قصيرة.

«وَعَمَله» أي ما يكتسبه من الأعمال القولية والفعلية والقلبية ، فمكتوب على الإنسان العمل.

"وَشَقِيْ أَوْ سَعِيْدٌ" هذه النهاية، والسعيد هو الذي تم له الفرح والسرور، والشقي بالعكس، قال الله تعالى: ﴿ فَمِنْهُمْ شَقِيُّ وَسَعِيدُ ﴿ فَأَمَّا اللَّهِ عَالَى اللهِ اللهُ الله

قال: «فَوَالله الَّذِي لاَ إِلَه غَيْرُهُ» هذه الجملة قيل إنها مدرجة من كلام ابن مسعود رضي الله عنه وليست من كلام النبي عَلَيْه .

وإذا اختلف المحدثون في جملة من الحديث أمدرجة هي أم من أصل الحديث؟ فالأصل أنها من أصل الحديث، فلا يقبل الإدراج إلا بدليل لا يمكن أن يجمع به بين الأصل والإدراج(١).

وعلى هذا فالصواب أنها من كلام النبي ﷺ.

"فَوَالله الَّذِي لاَ إِلَهَ غَيْرُهُ" هذا قسم مؤكد بالتوحيد، القسم: "فَوَاللهِ" والتوكيد بالتوحيد: "الَّذِي لاَ إِلَهُ غَيْرُهُ" أي لا إله حق غير الله، وإن كان توجد الله تعبد من دون الله لكنها ليست حقاً، كما قال الله عزّ وجل: ﴿ أَمْ لَمُنْمَ اللهَ عَرْ

<sup>(</sup>١) انظر شرح شيخنا - غفر الله له - على المنظومة البيقونية ص ١١٠.

تَمَنَّعُهُم مِّن دُونِنَا لَا يَسْتَطِيعُونِ نَصَّرَ أَنْفُسِهِم ﴾ [الأنبياء: ٤٣] وقال عزّ وجل: ﴿ ذَالِكَ بِأَنَّ ٱللَّهَ هُوَ ٱلْحَقُّ وَأَنَّ مَا يَذَّعُونَ مِن دُونِهِ ٱلْبَطِلُ ﴾ [لقمان: ٣٠].

"إِنَّ أَحَدَكُمْ لَيَعْمَلُ بِعَمَلِ أَهْلِ الجَنَّةِ حَتَّى مَا يَكُونُ بَيْنَهُ وَبَيْنَهَا إِلاَّ ذِرَاعُ اي حتى يقرب أجله تماماً. وليس المعنى حتى ما يكون بينه وبينها إلا ذراع في مرتبة العمل، لأن عمله الذي عمله ليس عملاً صالحاً، كما جاء في الحديث: "إِنَّ أَحَدَكُمْ لَيَعْمَلُ بِعَمَلِ أَهْلِ الجَنَّةِ فيما يبدو للناس وهو من أهل النار الأنه أشكل على بعض الناس: كيف يعمل بعمل أهل الجنة حتى ما يبقى بينه وبينها إلا ذراع ثم يسبق عليه الكتاب فيعمل بعمل أهل النار فيدخلها.

فنقول: عمل بعمل أهل الجنة فيما يبدو للناس، ولم يتقدم ولم يسبق، ولكن حتى ما يكون بينه وبينها إلا ذراع أي يدنو أجله، أي أنه قريب من الموت. «فَيَسْبِقُ عَلَيْهِ الْكِتَابُ فَيَعْمَلُ بِعَمَلِ أَهْلِ النَّارِ» فيدع العمل الأول الذي كان يعمله، وذلك لوجود دسيسة في قلبه (والعياذ بالله) هوت به إلى هاوية.

أقول هذا لئلا يُظَنّ بالله ظن السوء: فوالله ما من أحد يقبل على الله بصدق وإخلاص، ويعمل بعمل أهل الجنة إلا لم يخذله الله أبداً.

فالله عزّ وجل أكرم من عبده، لكن لابد من بلاء في القلب.

واذكروا قصة الرجل الذي كان مع النبي ﷺ في غزوة من غزواته عليه الصلاة والسلام، وكان هذا الرجل لا يدع شاذة ولا فاذة للعدو إلا قضى عليها، فتعجب الناس منه وقالوا: هذا الذي كسب المعركة، فقال النبي ﷺ: «هُوَ مِنْ أَهْلِ النَّارِ » فعَظُمَ ذلك على الصحابة رضي الله عنهم كيف يكون هذا الرجل من أهل النار؟ فقال رجل: لألزمنه، أي أتابعه، فتابعه، فأصيب هذا الرجل الشجاع المقدام بسهم من العدو فجزع وسل سيفه (والعياذ بالله)

بالله) ثم وضع ذبابة سيفه على صدره ومقبضه على الأرض، ثم اتّكاً عليه حتى خرج من ظهره، فقتل نفسه، فجاء الرجل إلى النبي ﷺ وأخبره وقال: أشهد أنك رسول الله، قال: «بِمَ» قال: إن الرجل الذي قلت فيه إنه من أهل النار حصل منه كذا وكذا. فقال النبي ﷺ بعد ذلك: «إِنَّ أَحَدَكُمُ لَيَعْمَلُ بِعَمَلِ أَهْلِ النَجَنَّةِ فيما يبدو للناس وهو من أهل النار»(١).

واذكروا قصة الأصيرم من بني عبد الأشهل من الأنصار، كان منابذاً للدعوة الإسلامية عدواً لها، ولما خرج الناس إلى غزوة أحد ألقى الله تعالى في قلبه الإيمان فآمن وخرج للجهاد وقتل شهيداً، فجاء الناس بعد المعركة يتفقدون قتلاهم وإذا الرجل، فقالوا: ما الذي جاء بك يا فلان، أجئت حدباً على قومك، أم رغبة في الإسلام، قال: بل رغبة في الإسلام، ثم طلب منهم أن يقرؤوا على النبي على السلام، فصار هذا ختامه أن قتل شهيداً مع أنه كان منابذاً للدعوة.

# من فوائد هذا الحديث:

1 حسن أسلوب عبد الله بن مسعود رضي الله عنه، وكلماته كأنما تخرج من مشكاة النبوة، كلمات عذبة مهذبة، وانظر إلى الأثر الوارد عنه: «من سرّه أن يلقى الله غداً مسلماً فليحافظ على هذه الصلوات حيث ينادى بهن »(٢) . . إلى آخر الأثر كأنما يخرج من مشكاة النبوّة .

٢- أنه ينبغي للإنسان أن يؤكد الخبر الذي يحتاج الناس إلى توكيده بأي نوع من أنواع التوكيدات.

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري، كتاب الرقاق، باب الأعمال بالخواتيم (٦١٢٨).

<sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم، كتاب المساجد، باب صلاة الجماعة من سنن الهدى، (٢٥٤)، (٢٥٧).

٣- تأكيد الخبر بما يدل على صدقه، لقول عبد الله بن مسعود رضي الله عنه: «وَهُوَ الصَّادِقُ المَصْدُوقُ».

٤- أن الإنسان في بطن أمه يُجمع خلقه على هذا الوجه الذي ذكره النبي عَلَيْهُ. ٥- أنه يبقى نطفة لمدة أربعين يوماً.

وقد يقول قائل: هذه النطفة هل يجوز إلقاؤها أو لا يجوز؟

والجواب: ذكر الفقهاء (رحمهم الله) أنه يجوز ألقاؤها بدواء مباح، قالوا: لأنه لم يتكون إنساناً، ولم يوجد فيه أصل الإنسان وهو الدم.

وقال آخرون: لا يجوز، لأن الله تعالى قال: ﴿ فَجَعَلْنَهُ فِي قَرَارِ مَكِينٍ ﴿ آَلِهِ مَكِينٍ ﴿ إِلَى السَّالِ اللهِ اللهُ الل

فإذا قدر أن المرأة مرضت وخيف عليها، فهل يجوز إلقاء هذه النطفة؟ الجواب: نعم يجوز، لأن إلقاءها الآن صار ضرورياً.

٦ ـ حكمة الله عزّ وجل في أطوار الجنين من النطفة إلى العلقة.

٧- أهمية الدم في بقاء حياة الإنسان، وجهه: أن أصل بني آدم بعد النطفة العلقة، والعلقة دم، ولذلك إذا نزف دم الإنسان هلك.

٨- أن الطور الثالث هي المضغة، هذه المضغة تكون مخلقة وغير مخلقة بنص القرآن، كما قال الله تعالى: ﴿ مِن مُّضَعَةٍ مُّخَلَقَةٍ وَعَيْرٍ مُخَلَقًةٍ وَعَيْرٍ مُخَلَقًةٍ لِيَّا اللهِ تعالى: ﴿ مِن مُّضَعَةٍ مُّخَلَقَةٍ وَعَيْرٍ مُخَلَقًةٍ لِيَّا اللهِ إلى اللهِ ال

لكن ما الذي يترتب على كونها مخلقة أو غير مخلقة؟

الجواب: يترتب عليها مسائل:

أ - لو سقطت هذه المضغة غير مخلقة لم يكن الدم الذي يخرج نفاساً بل دم فساد.

ب ـ ولو سقطت هذه المضغة قبل أن تخلق وكانت المرأة في عدة لم تنقض العدة، لأنه لابد في انقضاء العدة أن يكون الحمل مخلقاً، ولابد لثبوت النفاس من أن يكون الحمل مخلقاً، لأنه قبل التخليق يحتمل أن تكون قطعة لحم فقط وليست آدمياً، فلذلك لا نعدل إلى إثبات هذه الأحكام إلا بيقين بأن يتبين فيه خلق الإنسان.

٩ أن نفخ الروح يكون بعد تمام أربعة أشهر، لقوله: «ثُمَّ يُرْسَلُ إِلَيْهِ المَلَكُ فَيَنَفُخُ فِيْهِ الرُّوْحَ».

وينبني على هذا:

أ أنه إذا سقط بعد نفخ الروح فيه فإنه يغسل ويكفن ويصلى عليه ويدفن في مقابر المسلمين ويسمى ويعق عنه، لأنه صار آدمياً إنساناً فيثبت له حكم الكبير.

ب\_ أنه بعد نفخ الروح فيه يحرم إسقاطه بكل حال، فإذا نفخت فيه الروح فلا يمكن إسقاطه، لأن إسقاطه حينئذ يكون سبباً لهلاكه، ولا يجوز قتله وهو إنسان.

\* فإن قال قائل: أرأيتم لو كان إبقاؤه سبباً لموت أمه، أفيلقى وتبقى حياة الأم، أو يبقى وتهلك الأم ثم يهلك الجنين؟

فالجواب: نقول ربما أهل الاستحسان يقولون بالأول، ولكن هذا الاستحسان في مقابلة الشرع.

فنقول: الثاني هو المتعيّن بمعنى أنه لا يجوز إسقاطه، حتى لو قال الأطباء: إنه إن بقي هلكت الأم. وقد يحتج من يقول بإسقاط الجنين بأنه إذا هلكت الأم هلك الجنين فيهلك نفسان، وإذا أخرجناه هلك الجنين لكن الأم تسلم.

والجواب على هذا الرأي الفاسد أن نقول:

أولاً: قتل النفس لإحياء نفس أخرى لا يجوز، ولذلك لو فرض أن رجلين كانا في سفر في أرض فلاة ولا زاد معهما، وكان أحدهما كبيراً والآخر عشر سنين أو تسع سنين فجاع الكبير جداً بحيث لو لم يأكل لهلك، فلا يجوز للكبير أبداً أن يذبح الصغير ليأكله ويعيش بإجماع المسلمين.

ولو قدر أن الصبي مات من الجوع وبقي الكبير وهو إما أن يأكله فيبقى أو يتركه فيهلك، فهل يجوز له الأكل من جسد الصغير؟

والجواب: مذهب الإمام أحمد ـ رحمه الله ـ المشهور عنه أنه لا يجوز أكله، لأن النبي ﷺ قال: «كُسْرُ عَظْمِ الميِّتِ كُكُسرِهِ حَيَّاً»(١) وذبح الميت كذبحه حياً.

والقول الثاني في هذه المسألة: أنه يجوز أن يأكل منه ما يسد رمقه، لأن حرمة الحي أعظم من حرمة الميت.

 <sup>(</sup>۱) أخرجه الإمام أحمد، ج٦/ص ٤٨ و ١٦٨، وأبو داود، كتاب الجنائز، باب في الحفار يجد العظم، (٣٢٠٧)، وابن ماجه، كتاب الجنائز، باب النهي عن كسر عظام الميت، (١٦١٦).

ولذلك نقول: إننا لو أسقطنا الجنين فهلك فنحن الذين قتلناه، ولو أبقيناه فهلكت الأم ثم هلك هو، فالذي أهلكهما هو الله عزّ وجل أي ليس من فعلنا.

ثانياً: لا يلزم من هلاك الأم أن يهلك الجنين لا سيما في وقتنا الحاضر، إذ من الممكن إجراء عملية سريعة لإخراج الجنين فيحيى، ولهذا بعض البيطريين في الغنم وشبهها يستطيع إذا ماتت الأم أن يخرج حملها قبل أن يموت.

وأيضاً نقول: لو أنه مات هذا الجنين في بطن أمه من عند الله عزّ وجل لا يلزم أن تموت هي، فيُخرج لأنه ميت وتبقى الأم.

والخلاصة: أنه إذا نفخت فيه الروح فإنه لا يجوز إسقاطه بأي حال من الأحوال.

اله عناية الله تعالى بالخلق حيث وكل بهم وهم في بطون أمهاتهم ملائكة يعتنون بهم، ووكل بهم ملائكة إذا خرجوا إلى الدنيا، وملائكة إذا ماتوا، كل هذا دليل على عناية الله تعالى بنا.

١١ ـ أن الروح في الجسد تنفخ نفخاً ولكن لا نعلم الكيفية، وهذا كقوله تعالى: ﴿ وَمَرْبَمَ ٱبْنَتَ عِمْرَنَ ٱلَّتِيَ أَحْصَنَتُ فَرَّجَهَا فَنَفَخْنَا فِيهِ مِن رُّوجِنَا ﴾ [التحريم: ١٢] لكن لا ندري كيف هذا؟ لأن هذا من أمور الغيب.

١٢ ـ أن الروح جسم، لأنها تنفخ فتحل في البدن.

ولكن هل هنا الجسم من جنس أجسامنا الكثيفة المكونة من عظام ولحم وعصب وجلود؟

الجواب: لا علم للبشر بها، بل نقول كما قال تعالى: ﴿ وَيَسْنَالُونَكَ عَنِ

الرُّوجَّ قُلِ الرُّوحُ مِنَ أَصْرِ رَقِی ﴿ [الإسراء: ٨٥] قال شيخ الإسلام ابن تيمية ـ رحمه الله ـ : ولما لم يكن عند المتكلمين والفلاسفة علم شرعي بحال الروح تخبطوا فيها، فقال بعضهم: إن الروح عرض أي صفة للبدن كالطول والقصر والبياض والسواد، وقال بعضهم: إن الروح هي الدم وقال بعضهم: إن الروح جزء من الإنسان كيده ورجله، فتخبطوا فيها.

وأما أهل السنة فيقولون: الروح من أمر الله عزّ وجل، ولكننا نؤمن بما علمنا من أوصافها في الكتاب والسنة فمن ذلك:

قول الله تعالى: ﴿ فَلْ يَنُوفَنَكُم مَّلَكُ ٱلْمَوْتِ ٱلَّذِى وُكِلَ بِكُمْ ﴿ [السجدة: ١١] أي يقبضكم، وقوله: ﴿ حَقَّ إِذَا جَلَةَ أَحَدَكُمُ ٱلْمَوْتُ تَوَفَّتُهُ رُسُلُنَا ﴾ [الأنعام: ٦١] أي قبضته، وثبت في الصحيح عن النبي ﷺ أن ملك الموت إذا قبض الروح من الجسد فإذا كان من أهل الجنة ـ اللهم اجعلنا منهم ـ يكون مع الملائكة كفن من الجنة، وحنوط من الجنة، فيأخذونها من يد ملك الموت ولم يدعوها طرفة عين ثم يجعلونها في ذلك الكفن ويصعدون بها إلى السماء(١).

إذاً هي جسم لكن مخالف للأجسام الكثيفة التي هي أجسادنا، والله أعلم بكيفيتها. والروح عجيبة، لها حال في المنام حيث تخرج من البدن لكن ليس خروجاً تامّاً، فتجد نفسك تجوب الفيافي، فربما وصلت إلى الصين أو أقصى المغرب وربما طرت بالطائرة وربما ركبت السيارة، وأنت في مكانك واللحاف قد غطّى جسمك، ومع ذلك تتجول في الأرض، وروحك لم تفارق

<sup>(</sup>١) أخرجه الإمام أحمد ، ج٤/ص٢٨٧، وأبو داود، كتاب السنة، باب المسألة في عذاب القبر، قال الهيثمي: «رواه أحمد ورجاله رجال الصحيح» المجمع ٣/ ٤٩.

جسمك مفارقة تامة، فالروح أمرها غريب، ولسنا نعلم منها إلا ما جاء في الكتاب والسنة، وما لا نعلمه نكِلُ علمهُ لله سبحانه وتعالى.

فإذا كنت لا تدري عن نفسك التي بين جنبيك فكيف تحاول أن تعرف كيفية صفات الله عزّ وجل الذي هو أعظم وأجل من أن تحيط به.

فإذا عرفت نفسك وأنك غير قادر على إدراك كيفية صفات الله مهما كنت، فلا تحاول إدراك الكيفية ولا السؤال عنها، ولهذا قال الإمام مالك - رحمه الله - في السؤال عن كيفية الاستواء: إنه بدعة.

وهذا المثال \_ أعني مثال الروح \_ حجة مقنعة لمن ببحث عن كيفية صفات الله، فإذا كان العبد لا يعلم عن روحه التي هي قوام بدنه فكيف بكيفية صفات الله عزّ وجل.

١٣ أن الملائكة عليهم السلام عبيد يؤمرون وينهون، لقوله: «فَيُؤْمَرُ
 بِأَرْبَعِ كَلِمَاتٍ» والآمرُ له هو الله عزّ وجل.

15\_أن هذه الأربع مكتوبة على الإنسان رزقه، وأجله، وعمله، وشقي أو سعيد ولكن هل معنى ذلك أن لا نفعل الأسباب التي يحصل بها الرزق؟

الجواب: لا بل نفعل، وما نفعله من أسباب تابع للرزق.

١٥\_أن الملائكة يكتبون.

فلو قال لنا قائل: بأي حرف يكتبون، هل يكتبون باللغة العربية، أم باللغة السريانية. أو العبرية، أو ما أشبه ذلك؟

فالجواب: السؤال عن هذا بدعة، علينا أن نؤمن بأنهم يكتبون، أما بأي لغة فلا نقول شيئاً.

هذه الكتابة هل هي في صحيفة ، أو تكتب على جبين الجنين؟

الجواب: هناك آثار تدل على أنها تكتب على جبين الجنين، وآثار على أنها تكتب في صحيفة أنها تكتب في صحيفة ويأخذها الملك إلى ما شاء الله، ويمكن تكتب على جبين الإنسان.

١٦ ـ أن الإنسان لا يدري ماذا كتب له، ولذلك أمر بالسعي لتحصيل ما ينفعه، وهذا أمر مسلم. فكلنا لا يدري ما كتب له، ولكننا مأمورون أن نسعى لتحصيل ما ينفعنا وأن ندع ما يضرنا.

١٧ ـ أن نهاية بني آدم أحد أمرين:

إما الشقاء وإما السعادة، قال تعالى: ﴿ فَمِنْهُمْ شَقِيٌّ وَسَعِيدٌ ﴿ فَمِنْهُمْ شَقِيٌّ وَسَعِيدٌ ﴿ وَمِنكُمْ مُوَّرِمِنَ ﴾ [هود: ١٠٥] وقال تعالى: ﴿ هُو اللَّذِي خَلَقَكُمُ فَيَنكُرُ صَافِرٌ وَمِنكُمْ مُوَّرِمِنَ ﴾ [التغابن: ٢] نسأل الله تعالى أن يجعلنا جميعاً من أهل السعادة إنه سميع قريب.

### الحديث الخامس

عَنْ أُمِّ المُؤمِنِينَ أُمِّ عَبْدِ اللهِ عَائِشَةَ \_ رَضِيَ اللهُ عَنْهَا ـ قَالَتْ: قَالَ رَسُولُ اللهِ عَائِشَةَ ـ رَضِيَ اللهُ عَنْهَا ـ قَالَتْ: قَالَ رَسُولُ اللهِ عَلَيْهِ : «مَنْ أَحْدَثَ فِيْ أَمْرِنَا هَذَا مَا لَيسَ مِنْهُ فَهُوَ رَدُّهُ (''). رواه البخاري ومسلم، وفي رواية لمسلم «مَنْ عَمِلَ عَمَلاً لَيْسَ عَلَيْهِ أَمْرُنَا فَهُوَ رَدُّهُ ('').

### الشرح

كُنّيَتْ عائشة رضي الله عنها بأم المؤمنين لأنها إحدى زوجات النبي عَلَيْهُ، وجميع أمهات المؤمنين يكنين بهذه الكنية، كما قال الله عزّ وجل: ﴿ وَأَزْوَنُجُهُ أَمْهَا لَهُ الْمُؤْمِنِينَ لَهُ اللهِ عَلَيْهُ أَمْهَاتَ المؤمنين .

وقوَّله: «أُمُّ عَبْدِاللهِ» هذه كنية، وهل وُلِدَ لها ورضي الله عنها ولدُّ أم لا؟

والجواب: أنه ذكر بعض أهل العلم أنه ولد لها ولد سقط لم يعش، وذكر آخرون أنه لم يولد لها لا سقط ولا حي، ولكن هي تكنّت بهذه الكنية لأن أحبُّ الأسماء إلى الله: عبد الله، وعبد الرّحمن. (٣)

وقوله: «عَائِشَةَ» هذا اسم أُم المؤمنين وهي ابنة أبي بكر الصديق رضي الله عنه، تزوجها النبي ﷺ ولها ست سنين، وبنى بها ولها تسع سنين، وروت

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري، كتاب الصلح، باب إذا اصطلحوا... (۲۲۹۷)، ومسلم، كتاب الأقضية، باب نقض الأحكام الباطلة (۱۷۱۸) (۱۷).

<sup>(</sup>۲) تقدم تخریجه ص (۱۸).

 <sup>(</sup>٣) أخرجه مسلم، الآداب، باب النهي عن التكني بأبي القاسم وبيان ما يستحب من الأسماء
 (٢١٣٢).

للأمة علماً كثيراً وفقها غزيراً، فهي رضي الله عنها من المحدثات، ومن الفقيهات.

وقوله: «مَنْ أَحْدَثَ فِيْ أَمْرِنَا هَذَا مَا لَيسَ مِنْهُ فَهُوَ رَدٌّ» (من) شرطية. و(أحدث): فعل الشرط، وجواب الشرط: (فهو رد) واقترن الجواب بالفاء لأنه جملة اسمية، وكلما كان جواب الشرط جملة اسمية وجب اقترانه بالفاء، وعلى هذا قول الناظم فيما يجب اقترانه بالفاء:

وبما وقد وبلن وبالتنفيسس

وقوله: "فَهُوَ رَدُّ" أي مردود. ف "رَدُّ" مصدر بمعنى مفعول، والمصدر يأتي بمعنى الفاعل وبمعنى المفعول، ومن إتيانه بمعنى المفعول قول الله تعالى: ﴿ وَإِن كُنَّ أُولَاتِ حَمْلِ ﴾ [الطلاق: ٦] أي محمول.

وقوله: «مَنْ أَحْدَثَ» أي أوجد شيئاً لم يكن.

«فِيْ أَمْرِنَا» أي ديننا وشريعتنا .

«مَا لَيْسَ مِنْهُ» أي ما لم يشرعه الله ورسوله.

«فَهُوَ رَدُّ» فإنه مردود عليه حتى وإن صدر عن إخلاص، وذلك لقول الله تعالى: ﴿ وَمَا أُمِرُوا إِلَّا لِيَعَبُدُوا الله تعالى: ﴿ وَمَا أُمِرُوا إِلَّا لِيَعَبُدُوا الله تعالى: ﴿ وَمَن يَبْتَع غَيْرَ ٱلْإِسْلَامِ دِينَا فَكَن يُقْبَلَ مِنْهُ وَهُوَ فِي ٱلْآخِرةِ مِنَ ٱلْخَسِرِينَ ﴿ ﴾ [آل عمران: ٨٥].

وفي رواية لمسلم: «مَنْ عَمِلَ عَمَلاً لَيْسَ عَلَيْهِ أَمْرُنَا فَهُو رَدٌّ» وهذه الرواية أعم من رواية «مَنْ أَحْدَثَ» ومعنى هذه الرواية: أن من عمل أي عمل سواء كان

عبادة ، أو كان معاملة ، أو غير ذلك ليس عليه أمر الله ورسوله فإنه مردود عليه .

وهذا الحديث أصل من أصول الإسلام، دل عليه قوله تعالى: ﴿ وَأَنَّ هَاذَا صِرَطِي مُسْتَقِيمًا فَأُتَّبِعُونَ أُولَا تَنَّيِعُواْ ٱلسُّبُلَ فَنَفَرَقَ بِكُمْ عَن سَبِيلِهِ ﴾ [الأنعام: ١٥٣] وكذلك الآيات التي سقناها دالة على هذا الأصل العظيم.

وقد اتفق العلماء \_ رحمهم الله \_ أن العبادة لا تصح إلا إذا جمعت أمرين:

أولهما: الإخلاص.

والثاني: المتابعة للرسول ﷺ، والمتابعة أخذت من هذا الحديث ومن الآية التي سقناها .

#### \* من فوائد هذا الحديث: -

١ ـ تحريم إحداث شيء في دين الله ولو عن حسن قصد، ولو كان القلب يرق لذلك ويقبل عليه، لأن هذا من عمل الشيطان.

فإن قال قائل: لو أحدثت شيئاً أصله من الشريعة لكن جعلته على صفة معينة لم يأتِ بها الدين، فهل يكون مردوداً أو لا؟

والجواب: يكون مردوداً، مثل ما أحدثه بعض الناس من العبادات والأذكار والأخلاق وما أشبهها، فهي مردودة.

\* وليعلم أن المتابعة لا تتحقق إلا إذا كان العمل موافقاً للشريعة في أمور ستة: سببه، وجنسه، وقدره، وكيفيته، وزمانه، ومكانه. فإذا لم يوافق الشريعة في هذه الأمور الستة فهو باطل مردود، لأنه إحداث في دين الله ما ليس منه.

أولاً: أن يكون العمل موافقاً للشريعة في سببه: وذلك بأن يفعل الإنسان عبادة لسبب لم يجعله الله تعالى سبباً مثل: أن يصلي ركعتين كلما دخل بيته ويتخذها سنة، فهذا مردود، مع أن الصلاة أصلها مشروع، لكن لما قرنها بسبب لم يكن سبباً شرعياً صارت مردودة.

مثال آخر: لو أن أحداً أحدث عيداً لانتصار المسلمين في بدر، فإنه يرد عليه، لأنه ربطه بسبب لم يجعله الله ورسوله سبباً.

ثانياً: أن يكون العمل موافقاً للشريعة في الجنس، فلو تعبّد لله بعبادة لم يشرع جنسها فهي غير مقبولة، مثال ذلك: لو أن أحداً ضحى بفرس، فإن ذلك مردود عليه ولا يقبل منه، لأنه مخالف للشريعة في الجنس، إذ إن الأضاحي إنما تكون من بهيمة الأنعام وهي: الإبل، والبقر، والغنم.

أما لو ذبح فرساً ليتصدق بلحمها فهذا جائز، لأنه لم يتقرب إلى الله بذبحه أضحية وإنما ذبحه ليتصدق بلحمه.

ثالثاً: أن يكون العمل موافقاً للشريعة في القدر: فلو تعبد شخص لله عزّ وجل بقدر زائد على الشريعة لم يقبل منه، ومثال ذلك: رجل توضأ أربع مرات أي غسل كل عضو أربع مرات، فالرابعة لا تقبل، لأنها زائدة على ما جاءت به الشريعة، بل قد جاء في الحديث أن النبي علي توضأ ثلاثاً وقال: «مَنْ زَادَ عَلَى فَلَكُ فَقَدْ أَسَاءَ وَتَعَدّى وَظَلَمَ»(١).

<sup>(</sup>١) أخرجه الإمام أحمد (٦٦٨٤)، والنسائي ، كتاب الطهارة، باب الاعتداء في الوضوء، =

رابعاً: أن يكون العمل موافقاً للشريعة في الكيفية: فلو عمل شخص عملاً، يتعبد به لله وخالف الشريعة في كيفيته، لم يقبل منه، وعمله مردود عليه.

ومثاله: لو أن رجلاً صلى وسجد قبل أن يركع، فصلاته باطلة مردودة، لأنها لم توافق الشريعة في الكيفية.

وكذلك لو توضأ مُنكِساً بأن بدأ بالرجل ثم الرأس ثم اليد ثم الوجه فوضوؤه باطل، لأنه مخالف للشريعة في الكيفية.

خامساً: أن يكون العمل موافقاً للشريعة في الزمان: فلو صلى الصلاة قبل دخول وقتها، فالصلاة غير مقبولة لأنها في زمن غير ما حدده الشرع.

ولو ضحى قبل أن يصلي صلاة العيد لم تقبل لأنه لم يوافق الشرع في الزمان.

ولو اعتكف في غير زمنه فإنه ليس بمشروع لكنه جائز، لأن النبي عَلَيْ أقرّ عمر ابن الخطاب رضي الله عنه على الاعتكاف في المسجد الحرام حين نذره.

ولو أن أحداً أخّر العبادة المؤقتة عن وقتها بلا عذر كأن صلى الفجر بعد طلوع الشمس غير معذور، فصلاته مردودة، لأنه عمل عملاً ليس عليه أمر الله ورسوله.

سادساً: أن يكون العمل موافقاً للشريعة في المكان: فلو أن أحداً

<sup>= (</sup>١٤٠)، وابن ماجه، كتاب الطهارة وسننها، باب ما جاء في القصد في الوضوء وكراهة التعدّى فيه، (٢٢٢).

اعتكف في غير المساجد بأن يكون قد اعتكف في المدرسة أو في البيت، فإن اعتكافه لا يصح لأنه لم يوافق الشرع في مكان الاعتكاف، فالاعتكاف محله المساجد.

فانتبه لهذه الأصول الستة وطبق عليها كل ما يرد عليك.

وهذه أمثلة على جملة من الأمور المردودة لأنها مخالفة لأمر الله ورسوله.

المثال الأول: من باع أو اشترى بعد الأذان الثاني من يوم الجمعة وهو ممن تجب عليه الجمعة فعقده باطل، لأنه مخالف لأمر الله ورسوله.

فلو وقع هذا، وجب رد البيع، فيرد الثمن إلى المشترى وترد السلعة إلى البائع، ولهذا لما أُخبر النبي ﷺ بأن التمر الجيد يؤخذ منه الصاع بصاعين والصاعين بثلاثة قال رده، أي رد البيع، لأنه على خلاف أمر الله ورسوله.

المثال الثاني: لو تزوجت المرأة بلا ولي فالزواج باطل، لأن النبي ﷺ قال: «لاَ نِكَاحَ إِلاَّ بِوَليِّ »(١).

المثال الثالث: لو طلق رجل امرأته وهي حائض فهل يقع الطلاق أو لا يقع؟

الجواب: فيه خلاف بين العلماء، ولما ذُكِرَ للإمام أحمد رحمه الله القول بأنه لا يقع الطلاق في الحيض قال: (هذا قول سوء). وهذا قول الإمام

<sup>(</sup>۱) أخرجه الإمام أحمد ٤/ ٣٩٤، وأبو داود، كتاب النكاح، باب في الولي، (٢٠٨٣)، والترمذي، كتاب النكاح، باب ما جاء لانكاح إلا بولي (١١٠١).

أحمد \_ رحمه الله \_ و ناهيك به علماً في الحديث والفقه، وقد أنكر هذا القول بعدم وقوع الطلاق، ويرى أن الطلاق في الحيض يقع ويحسب طلقة.

لكن هناك من يقول: إنه لا يقع، كشيخ الإسلام ابن تيمية - رحمه الله - والمسألة خلافية، لكني ذكرتها حتى لا تتهاونوا في إفتاء الناس بعدم وقوع الطلاق في الحيض، بل ألزموهم به لأنهم إلتزموه، كما ألزم عمر بن الخطاب رضي الله عنه الناس بالطلاق الثلاث لما التزموه، مع أن الطلاق الثلاث كان يعد واحدة في عهد النبي عهد أبي بكر وسنتين من خلافة عمر، لكن لما تجرأ الناس على المحرم ألزمهم به رضي الله عنه وقال: (إن الناس استعجلوا في أمر قد كانت لهم فيه أناة فلو أمضيناه عليهم)(١).

قلت هذا لأن الناس الآن تلاعبوا، حيث يأتيك رجل عامي ويقول: إنه طلق زوجته في الحيض من عشر سنين، فتقول له: فإنه قد وقع، فيقول لك: إنه طلاق في الحيض فيكون بدعياً، يقول هذا وهو عامي لا يعرف الكوع من الكرسوع لكن لأن له هوى.

فهل يمكن أن نفتي مثل هذا ونقول له: طلاقك لم يقع؟!

الجواب: لا يمكن، لأنه أمامنا مسؤولية يوم القيامة، بل نقول: ألزمت نفسك فلزمك، أرأيت لو أنه حين انتهت عدتها من تلك الطلقة وتزوجها رجل آخر فهل تأتي إليه وتقول: المرأة امرأتي؟!!.

الجواب: لا يقول هذا، فإذا كان هو الذي ألزم نفسه بذلك فكيف نفتح له المجال.

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم، كتاب الطلاق، باب طلاق الثلاث (٣٦٧٣).

على كل حال؛ الطلاق في الحيض أكثر العلماء يقولون إنه يقع، والذين يقولون ليس بواقع قال الإمام أحمد عن قولهم: قول سوء، يعني: لا ينبغي أن يؤخذ به.

المثال الرابع: رجل باع أوقية من الذهب بأوقية ونصف، فهذا البيع باطل، لأن النبي عليه قال «لا تبيعوا الذهب إلا مثلاً بمثل سواء بسواء»(١).

المثال الخامس: رجل صلى في ثوب مغصوب فجمهور العلماء يقولون: تصح صلاته، لأن النهي ليس عن الصلاة، وإنما النهي عن الثوب المغصوب سواء صليت أم لم تصل، فالنهي هنا لا يعود إلى الصلاة، فالنبي للمغصوب سواء صليت أم لم تصل، فالنهي هنا لا يعود إلى العصرة، فالنبي عن الغصب وحرمه ولم يقل: لا تصلوا في الثوب المغصوب. بل نهى عن الغصب وحرمه ولم يتعرض للصلاة.

المثال السادس: رجل صلى نفلاً بغير سبب في أوقات النهي، فعمله هذا مردود لأنه منهى عنه لنفسه.

المثال السابع: صام رجل عيد الفطر، فصومه هذا مردود لأنه منهي عنه لنفسه.

المثال الثامن: توضأ رجل بماء مغصوب، فإن وضوئه صحيح لأن النهي عن غصب الماء لا عن الوضوء بالماء المغصوب.

فإذا ورد النهي عن نفس العبادة فهي غير صحيحة، وإذا كان النهي عاماً فإنه لا يتعلق بصحة العبادة.

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري، كتاب البيوع، باب بيع الفضة بالفضة، (۲۱۷٦)، ومسلم، كتاب المساقاة، باب الربا، (۱۵۸٤) (۷۵).

المثال التاسع: رجل غش إنساناً بأن خدعه في البيع فالبيع صحيح، لأنّ النّهي عن الغش، ولذلك إذا قبل المغشوش بهذا البيع صح البيع، قال النبي عن الغش، ولذلك إذا قبل المغشوش بهذا البيع صح البيع، قال النبي عن العُش المَحَلَبُ والجلب: هو الذي يأتي به الأعراب إلى البلد من المواشي والأطعمة وغير ذلك «فَمَنْ تَلَقّى فَاشْتَرَى مِنْهُ، فَإِذَا أَتَى سَيِّدَهُ السُّوقَ فَهُوَ بِالخَيَارِ "(۱) ولم يقل: فإن الشراء باطل، بل صحح الشراء وجعل الخيار لهذا المتلقى منه. وهو المغشوش المخدوع.

إذاً فرق أن ينصبَّ النّهي عن العمل نفسه أو عن أشياء خارجة عنه، فإذا كان عن العمل نفسه فلاشك أنه مردود لأنك لو صححته لكان في ذلك محادة للله ورسوله، أما إذا كان عن أمر خارج فالعمل باق على الصحة، والإِثم في العمل الذي فعلته وهو محرم.

المثال العاشر: رجل حج بمال مغصوب بأن غصب بعيراً وحج عليها، فالحج صحيح، هذا هو قول الجمهور وهو الصحيح، لكنه آثم بغصب هذه الناقة مثلاً \_ أو السيارة \_ لأن هذا خارج عن العبادة، إذ قد يحج الإنسان بدون رحل.

وقال بعضهم لا يصح الحج. وأنشد:

إذا حجج ت يمال أصله سُحْتُ

فما حججت ولكن حجّ بن حجّ العير ولكن ولكن مجّ منطوق روّاية مسلم: «مَنْ عَمِلَ عَمَلاً لَيْسَ عَلَيْهِ أَمْرُنَا فَهُوَ رَدُّا» منطوق الحديث: أنه إذا لم يكن عليه أمر الله ورسوله فهو مردود، وهذا في العبادات

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم، كتاب البيوع، باب تحريم تلقي الجلب، (١٥١٩) (١٧).

لاشك فيه، لأن الأصل في العبادات المنع حتى يقوم دليل على مشروعيتها.

فلو أن رجلاً تعبد لله عزّ وجل بشيء وأنكر عليه إنسان، فقال: ما الدليل على أنه حرام؟ فالقول قول المنكر فيقول: الدليل: هو أن الأصل في العبادات المنع والحظر حتى يقوم دليل على أنها مشروعة.

أما غير العبادات فالأصل فيها الحل، سواء من الأعيان، أو من الأعمال فإن الأصل فيها الحل.

مثال الأعيان: رجل صادطيراً ليأكله. فأنكر عليه، فقال: ما الدليل على التحريم؟ فالقول قوله هو، لأن الأصل الحل كما قال الله تعالى: ﴿ هُو اللَّذِي خَلَقَ لَكُم مَّا فِي ٱلْأَرْضِ جَمِيعًا﴾ [البقرة: ٢٩].

ومثال الأعمال: غير العبادات الأصل فيها الحل، مثال ذلك رجل عمل عملاً في بيته، أو في سيارته، أو في لباسه أو في أي شيء من أمور دنياه فأنكر عليه رجل آخر فقال: أين الدليل على التحريم؟ فالقول قول الفاعل لأن الأصل الحل.

فهاتان قاعدتان مفيدتان.

فعليه نقول: الأقسام ثلاثة:

الأول: ما علمنا أن الشرع شرعه من العبادات، فيكون مشروعاً.

الثاني: ما علمنا أن الشرع نهي عنه من العبادات، فهذا يكون ممنوعاً.

الثالث: ما لم نعلم عنه من العبادات، فهو ممنوع.

أما في المعاملات والأعيان: فنقول هي ثلاثة أقسام أيضاً:

الأول: ما علمنا أن الشرع أذن فيه، فهو مباح، مثل أكل النبي عَلَيْهُ من حمر الوحش (١).

الثاني: ما علمنا أن الشرع نهى عنه كذات الناب من السباع<sup>(۲)</sup>، فهذا ممنوع.

الثالث: ما لم نعلم عنه، فهذا مباح، لأن الأصل في غير العبادات الإباحة.

\* \* \*

<sup>(</sup>۱) أخرجه مسلم، كتاب الصيد والذبائح وما يؤكل سن الحيوان، باب تحريم أكل لحم الحمر الإنسية، (١٩٤١)، (٣٧).

<sup>(</sup>٢) مسلم، كتاب الصيد، باب تحريم أكل كل ذي ناب من السباع (١٩٣٢).

### الحديث السادس

عنْ أَبِيْ عَبْدِ اللهِ النَّعْمَانِ بْنِ بَشِيْر رضي الله عنهما قَالَ: سَمِعْتُ رَسُولَ اللهِ عَنْ أَبِيْ يَقُولُ: ﴿إِنَّ الحَلالَ بَيِّنٌ وإِنَّ الحَرَامَ بَيِّنٌ وَبَيْنَهُمَا أُمُورٌ مُشْتَبِهَات لاَ يَعْلَمُهُنَّ كَثِيْرٌ مِنَ النَّاسِ، فَمَنِ اتَّقَى الشُّبُهَاتِ فَقَدِ استُتَبْراً لِدِيْنِهِ وعِرْضِه، وَمَنْ وَقَعَ فِي كَثِيْرٌ مِنَ النَّاسِ، فَمَنِ اتَّقَى الشُّبُهَاتِ فَقَدِ استُتَبْراً لِدِيْنِهِ وعِرْضِه، وَمَنْ وَقَعَ فِي الشَّبُهَاتِ وَقَعَ فِي الحَرَامِ كَالرَّاعِي يَرْعَى حَوْلَ الحِمَى يُوشِكُ أَنْ يَقَعَ فِيهِ، أَلا وَإِنَّ لِكُلِّ مَلِكِ حِمَى، أَلا وَإِنَّ حِمَى اللهِ مَحَادِمُهُ، أَلا وإِنَّ فِي الجَسَدِ مُضْغَةً إِذَا لَكُلِّ مَلِكِ حِمَى، أَلا وَإِنَّ فِي الجَسَدِ مُضْغَةً إِذَا صَلَحَ الجَسَدُ كُلُّهُ وإذَا فَسَدَت فَسَدَ الجَسَدَ كُلُّهُ أَلا وَهِيَ القَلْبُ» (١) رواه البخاري ومسلم.

### الشرح

قوله: «إِنَّ الحَلالَ بِيِّنٌ وإِنَّ الحَرَامَ بِيِّنٌ» في الحديث تقسيم للأحكام إلى ثلاثة أقسام:

١ حلال بين كلٌ يعرفه. كالثمر، والبر، واللباس غير المحرم وأشياء
 ليس لها حصر.

٢ حرامٌ بين كلٌ يعرفه. كالزنا، والسرقة، وشرب الخمر وما أشبه ذلك.

٣ـ مشتبه لا يعرف هل هو حلال أو حرام؟ وسبب الاشبتاه فيها إما:
 الاشبتاه في الدليل، أو الاشتباه في انطباق الدليل على المسألة، فتارةً يكون

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري، كتاب الإيمان، فضل من استبرأ لدينه، (٥٢)، ومسلم، كتاب المساقاة، باب أخذ الحلال وترك الشبهات، (١٥٩)، (١٠٧).

الاشتباه في الحكم، وتارة يكون في محل الحكم.

\* الاشتباه في الدليل: بأن يكون الحديث:

أولاً: هل صحّ عن النبي علم أم لم يصحّ؟

ثانياً: هل يدل على هذا الحكم أو لا يدل؟

وهذا يقع كثيراً، فما أكثر ما يُشكِلُ الحديث: هل ثبت أم لم يثبت؟ وهل يدل على هذا أو لا يدل؟

\* وأما الاشتباه في محل الحكم: هل ينطبق هذا الحديث على هذه
 المسألة بعينها أو لا ينطبق؟

فالأول عند الأصوليين يسمى تخريج المناط، والثاني يسمى تحقيق المناط.

«لا يَعْلَمُهُنَّ كَثِيْرٌ مِنَ النَّاسِ» يعني هذه المشتبهات لا يعلمهن كثير من الناس ويعلمهن كثير، فكثير لا يعلم وكثير يعلم، ولم يقل على الا يعلمهن أكثر الناس الصار الذين يعلمون قليلاً.

إذاً فقوله «لا يَعْلَمُهُنَّ كَثِيرٌ مِنَ النَّاسِ» إما لقلة علمهم، وإما لقلة فهمهم، وإما لتقصيرهم في المعرفة.

«فَمِن اِتَّقَى الشُّبُهَاتِ» أي تجنبها .

«فَقَدِ اِسْتَبْرَأَ» أي أخذ البراءة.

«لِدِينِهِ» فيما بينه وبين الله تعالى .

"وَعِرْضِهِ" فيما بينه وبين الناس، لأن الأمور المشتبهة إذا ارتكبها الإنسان صار عرضة للناس يتكلمون في عرضه بقولهم: هذا رجل يفعل كذا ويفعل كذا، وكذلك فيما بينه وبين الله تعالى.

«وَمَنْ وَقَعَ فِي الشُّبُهَاتِ وَقَعَ فِي الحَرَامِ» هذه جملة شرطية.

«وَمَنْ وَقَعَ فِي الشُّبُهَاتِ» أي فعلها «وَقَعَ فِي الحَرَامِ» هذه الجملة تحتمل معنيين:

الأول: أن ممارسة المشتبهات حرام.

الثاني: أنه ذريعة إلى الوقوع في المحرم، وبالنظر في المثال الذي ضربه على الشخص لنا أي المعنيين أصح.

والمثال المضروب: «كَالرَّاعِي» أي راعي الإبل أو البقر أو الغنم.

"يَرْعَى حَوْلَ الحِمَى" أي حول المكان المحمي، لأنه قد يُتخذ مكانً يُحمَى فلا يُرعَى فيه إما بحق أو بغير حق، والراعي حول هذه القطعة "يُوشِكُ أَنْ يَقَعَ فِيهِ" أي يقرب أن يقع فيه، لأن البهائم إذا رأت هذه الأرض المحمية مخضرة مملوءة من العشب فسوف تدخل هذه القطعة المحمية، ويصعب منعها، كذلك المشتبهات إذا حام حولها العبد فإنه يصعب عليه أن يمنع نفسه عنها.

وبهذا المثال يقرب أن معنى قوله «مَنْ وَقَعَ فِي الشُّبُهَاتِ وَقَعَ فِي الحَرَامِ» أي أوشك أن يقع في الحرام، لأن المثال يوضح المعنى.

ثم قال النبي عَلَيْ : «ألاً» أداة استفتاح، فائدتها: التنبيه على ما سيأتي.

«وَإِنَّ لِكُلِّ مَلِكٍ حِمَى» أي كل ملك له حمى، والنبي ﷺ لا يريد أن يبين حكم حمى الملك: هل هو حلال أو هو محرم؟ لأن من الحمى ما يكون حلالاً، ومنه ما يكون حراماً، فالمراد بالحمى في الحديث الواقع، ومسألة الحمى على نوعين:

١\_إذا حماه لنفسه وبهائمه فهو حرام.

٢\_ إذا حماه لدواب المسلمين كإبل الصدقة وإبل الجهاد فهو حلال، لأنه لم يختصه لنفسه، فرسول الله ﷺ قال: «المُشلِمُونَ شُرَكَاْءُ فِي ثَلاثَة: فِي الكَلاِ وَالمَاءِ وَالنَّارِ»(١) رواه أبو داود والإمام أحمد.

«أَلاَ وإِنَّ حِمَى اللهِ مَحَارِمُهُ» هذه جملة مؤكدة بـ(إن) وأداة الاستفتاح (ألا) والمعنى: ألا وإن حمى الله محارم الله، فإياك أن تقربها، لأن محارم الله كالأرض المحمية للملك لا يدخلها أحد.

«أَلاَ وَإِنَّ فِي الْجَسَدِ مُضْغَةٌ» هذه أيضاً جملة مؤكدة بـ (ألا) و(إنَّ) والمعنى: ألا وإن في جسد الإنسان مضغة، أي بقدر ما يمضغه الإنسان عند الأكل، وهي بمقدار الشيء الصغير.

«إِذَا صَلَحَتْ صَلَحَ الجَسَدُ كُلُهُ، وإِذَا فَسَدَتْ فَسَدَ الجَسَدُ كُلُهُ، أَلاَ وَهِيَ الْقَلْبُ» رتب النبي ﷺ الجزاء على الشرط، فمتى صلح القلب صلح الجسد، وإذا فسد القلب فسد الجسد كله.

وقد مثل بعض العلماء هذا بالملك، إذا صلح صلُحت رعيته، وإذا فسد فسدت.

لكن نظر فيه العلماء المحققون وقالوا: هذا المثال لا يستقيم، لأن الملك ربما يأمر ولا يُطاع، والقلب إذا أمر الجوارح أطاعته ولابد، فهو أبلغ

<sup>(</sup>۱) أخرجه أبو داود، كتاب البيوع، أبواب الإِجارة، باب في تفسير الجائحة، (٣٤٧٧)، وابن ماجه، كتاب الرهون، باب المسلمون شركاء في ثلاث، (٢٤٧٢) والإِمام أحمد، (٥/ ٣٦٤)، والبيهقي في سننه الكبرى (٦/ ١٥٠) ح(١١٦١٢–(١١٦١٣)).

171 -

من أن يقول: كالملك يأمر الرعية، فإذا صلح القلب فلابد أن يصلح الجسد، وإذا فسد القلب فلابد أن يفسد الجسد.

وهذا الحديث في الحقيقة حديث عظيم، لو تكلم الإنسان عنه لبلغ صفحات كثيرة لكن نشير إن شاء الله إلى جوامع الفوائد في هذا الحديث.

### \* فوائد هذا الحديث:

١- أن الأشياء تنقسم إلى ثلاثة أقسام: حلال بيّن، وحرام بيّن، ومشتبه،
 وحكم كل نوع ومثاله أن نقول:

الحلال البين لا يلام أحد على فعله، ومثاله التمتع بما أحل الله من الحبوب والثمار، فهذا حلال بين ولا معارض له.

الحرام البين وهذا يلام كل إنسان على فعله، ومثاله كشرب الخمر
 وأكل الميتة والخنزير وما أشبه ذلك، فهذا حكمه ظاهر معروف.

\* وهناك أمور مشتبهة: وهذه محل الخلاف بين الناس، فتجد الناس يختلفون فيها فمنهم من يحرم، ومنهم من يحلل، ومنهم من يفصل.

مثال المشتبه: شرب الدخان كان من المشتبه في أول ظهوره، لكن تبين الآن بعد تقدم الطب، وبعد أن درس الناس حال هذا الدخان قطعاً بأنه حرام، ولا إشكال عندنا في ذلك، وعلى هذا فالدخان عند أول ظهوره كان من الأمور المشتبهة ولم يكن من الأمور البينة، ثم تحقق تحريمه والمنع منه.

٢ ـ أسباب الاشتباه أربعة:

أ\_قلة العلم: فقلة العلم توجب الاشتباه، لأن واسع العلم يعرف أشياء

لا يعرفها الآخرون .

ب\_قلة الفهم: أي ضعف الفهم، وذلك بأن يكون صاحب علم واسع كثير، ولكنه لا يفهم، فهذا تشتبه عليه الأمور.

جـ التقصير في التدبر: بأن لا يتعب نفسه في التدبر والبحث ومعرفة المعانى بحجة عدم لزوم ذلك.

د وهو أعظمها: سوء القصد: بأن لا يقصد الإنسان إلا نصر قوله فقط بقطع النظر عن كونه صواباً أو خطأ، فمن هذه نيته فإنه يُحرم الوصول إلى العلم، نسأل الله العافية، لأنه يقصد من العلم اتباع الهوى

وهذا الاشتباه لا يكون على جميع الناس بدليلين: أحدهما من النص وهو قوله ﷺ: «لا يعلَمُهُنَّ كَثِيْرٌ مِنَ النَّاسِ» يعني كثيرٌ يعلمهن، والثاني من المعنى فلو كانت النصوص مشتبهة على جميع الناس، لم يكن القرآن بياناً ولبقى شيء من الشريعة مجهولاً، وهذا متعذر وممتنع.

٣\_ الثالثة من فوائد الحديث حكمة الله عزّ وجل في ذكر المشتبهات حتى يتبين من كان حريصاً على طلب العلم ومن ليس بحريص.

٤\_ الرابعة من فوائد الحديث: أنه لا يمكن أن يكون في الشريعة مالا يعلمه الناس كلهم، لقوله: «لا يعلمهُن كَثِيْرٌ مِنَ النَّاسِ».

٥ - الحث على اتقاء الشبهات، لكن هذا مشروط بما إذا قام الدليل على الشبهة، أما إذا لم يقم الدليل على وجود شبهة كان ذلك وسواساً وتعمقاً، لكن إذا وجد ما يوجب الاشتباه فإن الإنسان مأمور بالورع وترك المشتبه.

مثال ذلك: ما ثبت في صحيح البخاري عن عائشة رضي الله عنها أن

قوماً أتوا إلى النبي عَلَيْ وقالوا: يا رسول الله إن قوماً يأتوننا باللحم لا ندري أذكروا اسم الله عليه أم لا؟ فقال: «سَمُوا أَنْتُمْ وَكُلُوا» قالت: وكانوا حديثي عهد بكفر(١).

فهنا هل نتّقي هذا اللحم لأنه يُخشى أنهم لم يذكروا اسم الله عليه؟

الجواب: لا نتقيه، لأنه ليس هناك ما يوجب الاتقاء، ولهذا قال النبي المحواب: لا نتقيه، لأنه ليس هناك ما يوجب الاتقاء، ولهذا قال النبي عليه: «سَمُّوا أَنْتُمْ وَكُلُوا» فكأن في هذا نوعاً من اللوم عليهم، كأنه عليه الصلاة والسلام يقول: ليس لكم شأن فيما يفعله غيركم، بل الشأن فيما تفعلونه أنتم، فسمّوا أنتم وكلوا.

ومن هذا ما لو قدّم إليك يهودي أو نصراني ذبيحة ذبحها، فلا تسأل أذبحتها على طريقة إسلامية أو لا، لأن هذا السؤال لا وجه له، وهو من التعمّق.

ومن ذلك أيضاً: أن يقع على ثوب الإنسان أثر ولا يدري أنجاسة هو أم لا؟ فهل يتقى هذا الثوب أو لا يتقيه؟

الجواب: ينظر: إذا كان هناك احتمال أن تكون نجاسة فإنه يتجنبه، وكلما قوي الاحتمال قوي طلب الاجتناب، وإذا لم يكن احتمال فلا يلتفت إليها، ولهذا قطع النبي على هذا بقوله حين سُئل عن الرجل يشكل عليه أحدث أم لا وهو في الصلاة فقال: «لا يَنْصَرِفَ حَتَّى يَسْمَعَ صَوْتًا أَوْ يَجدَ رِيْحَاً»(٢).

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري، كتاب البيوع، باب من لم ير الوساوس ونحوها من المشبهات، (٢٠٥٧).

<sup>(</sup>۲) أخرجه البخاري، كتاب الوضوء، باب من لا يتوضأ من الشك حتى يستيقن، (١٣٧)، ومسلم، كتاب الحيض، باب الدليل على أن من تيقن الطهارة ثم شك في الحدث فله أن يصلى بطهارته تلك، (٣٦١)(٩٨).

فالقاعدة: أنه إذا وجد احتمال الاشتباه وقوي قوي تركه، وإن ضعف ضعف تركه، ومتى لم يوجد احتمال أصلاً فإن تركه من التعمّق في الدين المنهى عنه.

٦- أن الواقع في الشبهات واقع في الحرام لقوله: «مَنْ وَقَعَ فِي الشُّبُهَاتِ وَقَعَ فِي الشُّبُهَاتِ وَقَعَ فِي الشَّبُهَاتِ

٧ حسن تعليم النبي على النبي وذلك بضرب الأمثال المحسوسة لتتبين بها المعاني المعقولة، وهذه هي طريقة القرآن الكريم، قال الله تعالى: ﴿ وَتِلْكَ الْأَمْنَالُ نَضَرِيبُهَا لِلنَّاسِ وَمَا يَعْقِلُهَا إِلَّا ٱلْعَالِمُونَ الله الله تعالى: ﴿ وَتِلْكَ مَنْ لَكُ نَضَرِيبُهَا لِلنَّاسِ وَمَا يَعْقِلُها إِلَّا الْعَالِمُونَ الله [العنكبوت: ٤٣] فمن حسن التعليم أن المعلم يقرب الأشياء المعقولة بالأشياء المحسوسة، لقوله: «كَالرَّاعِي يَرْعَى حَوْلَ الحِمَى يُوشِكُ أَنْ يَقَعَ فِيهِ».

٨ - هل يؤخذ من قوله ﷺ: «يَرْعَى حَوْلَ الحِمَى» إقراره بالحمى؟

الجواب: أن هذا باب مِنْ الإِخبار والوقوع، ولا يدل على حكم شرعي. والنبي على الأشياء لوقوعها لا لبيان حكمها.

ولهذا أمثلة أخرى:

قول النبي ﷺ: «لَتَركبُنّ سُنَنَ مَنْ كَانَ قَبْلَكُمْ »(٢) فلا يعني ذلك أن ركوبنا سنن من كان قبلنا جائز ، بل هو إخبار عن الواقع .

وأخبر النبي ﷺ بأن الظعينة أي المرأة تسير من كذا إلى كذا لا تخشي إلا

<sup>(</sup>١) سبق تخريجه صفحة (١٢٤).

<sup>(</sup>۲) أخرجه البخاري، كتاب الاعتصام بالكتاب والسنة، باب لتتبعن سنن... (۲۸۸۹) ومسلم، كتاب العلم، باب اتباع سنن اليهود والنصارى، (۲٦٦٩)، (۲).

الله ، فلا يعني هذا أنه يجوز لها أن تسافر بلا محرم ، لكن هذا ضرب مثل .

إذاً نقول: هذا الحديث لا يدل على جواز الحمى لأنه ضرب مثل لواقع. وأما حكم الحمى فيتبين بذكر نوعيه وهما:

الأول: حمى لمصالح المسلمين، فهذا جائز.

الثاني: حمى يختص به الحامي، فهذا حرام، لأنه ليس له أن يختص بما كان عاماً.

مثال الأول: أن تُحمى هذه الأرض من أجل أن يُركز فيها أنابيب لإخراج الماء، فهذا جائز بلاشك، أو تُحَمى أرض خصبة لدواب المسلمين، كدواب الزكاة والخيل للجهاد في سبيل الله وما أشبه ذلك.

\_مثال الثاني: إذا حماه لنفسه أو لبهائمه.

٩ ـ ومن فوائد هذا الحديث: سد ألذرائع، أي أن كل ذريعة توصل إلى محرم يجب أن تغلق لئلا يحصل الوقوع في المحرّم. وسد الذرائع دليل شرعي، جاءت به الشريعة، ومن ذلك قول الله تعالى: ﴿ وَلَا نَسُبُّوا اللّهِ عَالَى: ﴿ وَلَا نَسُبُّوا اللّهِ عَالَى عَن سَبّ الله يَدّعُونَ مِن دُونِ اللّهِ فَيَسُبُّوا اللّهَ عَدّوا بِغَيْرِ عِلَّمِ ﴾ [الأنعام: ١٠٨] فنهى عن سبّ آلهة المشركين سبّ الله تعالى، مع أن سبّ آلهة المشركين سبّ بحق، وسب الله تعالى عَدُو بغير علم.

١٠ ـ أن من عادة الملوك أن يحموا، لقوله ﷺ: «أَلاَ وَإِنَّ لِكُلَّ مَلِكٍ حِمَى " وقد سبق حكم الحمى آنفاً.

11 ـ تأكيد الجمل بأنواع المؤكدات إذا دعت الحاجة إلى هذا، فإذا قال قائل: إن التأكيد فيه تطويل، فتقول: التوكيد تطويل ولكن إذا دعت الحاجة

إليه صار من البلاغة، لقوله على: «ألا . . . . ألا».

١٢ ـ أن المدار في الصلاح والفساد على القلب، إذا صلح صلح الجسد كله، وإذا فسد فسد الجسد كله.

ويتفرّع على هذه الفائدة: أنه يجب العناية بالقلب أكثر من العناية بعمل الجوارح، لأن القلب عليه مدار الأعمال، والقلب هو الذي يُمتحن عليه الإنسان يوم القيامة، كما قال الله تعالى: ﴿ ﴿ أَفَلَا يَعْلَمُ إِذَا بُعْثِرَ مَا فِي ٱلْقُبُورِ فَ وَحُصِّلَ مَا فِي ٱلصَّدُورِ فَ العاديات: ٩-١٠] وقال تعالى: ﴿ إِنَّهُ عَلَى رَجِّعِهِ لَقَادِرٌ فَي وَحُصِّلَ مَا فِي ٱلصَّدُورِ فَ العاديات: ٩-١٠] وقال تعالى: ﴿ إِنَّهُ عَلَى رَجِّعِهِ لَقَادِرٌ فَي وَمُ تَبْلَى السَّرَاتِ فَي الطارق: ٨-٩].

فطهر قلبك من الشرك والبدع والحقد على المسلمين والبغضاء، وغير ذلك من الأخلاق أو العقائد المنافية للشريعة، فإن القلب هو الأصل.

17 في الحديث ردِّ على العصاة الذين إذا نهوا عن المعاصي قالوا: التقوى هاهنا وضرب أحدهم على صدره، فاستدل بحق على باطل، لأن الذي قال: «التَّقُوك هَاهُنا»(١) هو النبي ﷺ، ومعناه في الحديث: إذا اتقى ما هاهنا اتقت الجوارح، لكن هذا يقول: التقوى هاهنا يعني أنه سيعصي الله، والتقوى تكون في القلب.

والجواب عن هذا التشبيه والتلبيس سهل جداً بأن نقول:

لو صلح ما هاهنا، صلح ما هناك، لأن النبي ﷺ قال: «إِذَا صَلَحَتْ صَلَحَتْ صَلَحَتْ صَلَحَتْ صَلَحَتْ صَلَحَتْ صَلَحَ الجَسَدُ كُلُّهُ».

<sup>(</sup>۱) أخرجه مسلم، كتاب البر والصلة والآداب، باب تحريم ظلم المسلم وخذله واحتقاره ودمه وعرضه وماله، (۲۵٦٤)، (۳۲).

1٤ مَلَحَتْ صَلَحَ صَلَحَ الْإِنسان عائد إلى القلب، لقوله: «إِذَا صَلَحَتْ صَلَحَ الْجَسَدُ كُلُّهُ، وَإِذَا فَسَدَتْ فَسَدَ الجَسَدُ كُلُّهُ».

وهل في هذا دليل على أن العقل في القلب؟

الجواب: نعم، فيه إشارة إلى أن العقل في القلب، وأن المدبر هو القلب والقرآن شاهد بهذا.

قال الله تعالى: ﴿ أَفَلَر يَسِيرُواْ فِي ٱلْأَرْضِ فَتَكُونَ لَمُمْ قُلُوبٌ يَعْقِلُونَ بِهَآ أَوْ ءَاذَانُ يَسْمَعُونَ بِهَآ فَإِنَّهَا لَا تَعْمَى ٱلْقُلُوبُ ٱلَّتِي فِي ٱلصَّدُودِ ﴾ [الحج: ٤٦].

ولكن كيف تعلقه بالقلب؟

الجواب: هذا شيء لا يُعلم، إنما نحن نؤمن بأن العقل في القلب كما جاء في القرآن، لكننا لا نعلم كيف ارتباطه به، فلا يردّ علينا لو رُكِب قلب كافر برجل مسلم، أيكون هذا المسلم كافراً أو لا، لأننا لا ندري كيف تعلق العقل بالقلب والله أعلم.

\* \* \*

# رَفْعُ عِب (ارَجِي اللَّهِنَّ اللَّهِنَّ ) (أَسِكْتِي اللَّهِنُ (الِهِزُودكِ بِ

### الحديث السابع

عَنْ أَبِيْ رُقَيَّةً تَمِيْم بْنِ أَوْسِ الدَّارِيِّ رضي الله عنه أَنَّ النَّبِيَّ ﷺ قَالَ: «الدِّيْنُ النَّصِيْحَةُ» قُلْنَا: لِمَنْ يَا رَسُولَ اللهِ قَالَ: «للهِ، ولكتابه، ولِرَسُوْلِهِ، وَلأَئِمَّةِ المُسْلِمِيْنَ، وَعَامَّتِهِمْ (١) رواه مسلم.

### الشرح

قوله: «عَنْ أَبِيْ رُقَيَّةَ» هذه كنية بأنثى، والغالب أن الكنية تكون بذكر، لكن قد تكون بأنثى لا سيما إذا اشتهر، وقد تكون بغير الإنسان كأبي هريرة مثلاً، فأبو هريرة رضي الله عنه اشتهر بهذه الكنية من أجل أنه كان معه هرة ألفها وألفته فكنّي أبا هريرة.

«الدِّيْنُ النَّصِيْحَةُ » الدين: مبتدأ والنصيحة خبر، وكلٌّ من المبتدأ والخبر معرفة . وعلماء البلاغة يقولون: إذا كان المبتدأ معرفة والخبر معرفة كان ذلك من طرق الحصر.

فقوله: «الدِّيْنُ النَّصِيْحَةُ» مثل قوله: ما الدين إلا النصيحة، فإذا كان طرفا الجملة معرفتين كأن ذلك من باب الحصر.

وقوله: «الدِّيْنُ» يعني بذلك دين العمل، لأن الدين ينقسم إلى قسمين: دين عمل ودين جزاء. فقوله تعالى: ﴿مُلْلِكِ يَوْمِ ٱلدِّيْنِ ﴾ [الفاتحة: ٤]

<sup>(</sup>١) سبق تخريجه صفحة (٩٤).

177

المراد به: دين الجزاء، وقوله تعالى: ﴿ وَرَضِيتُ لَكُمُ ٱلْإِسْلَامَ دِينَا ﴾ [المائدة: ٣] المراد به: دين العمل.

وقوله هنا: «اللَّيْنُ النَّصِيْحَةُ المراد به دين العمل، والنصيحة بمعنى إخلاص الشيء.

وأبهم النبي على المن تكون النصيحة من أجل أن يستفهم الصحابة رضي الله عنهم عن ذلك، لأن وقوع الشيء مجملاً ثم مفصلاً من أسباب رسوخ العلم، لأنه إذا أتى مجملاً تطلعت النفس إلى بيان هذا المجمل، فيأتي البيان والنفس متطلعة إلى ذلك متشوقة له، فيرسخ في الذهن أكثر مما لو جاء البيان من أول مرة.

وفي بعض ألفاظه: «الدِّينُ النَّصِيْحَةُ» ثلاثاً يعني قالها ثلاثاً «الدِّينُ النَّصِيْحَةُ» الدِّينُ النَّصِيْحَةُ ، الدِّينُ النَّصِيْحَةُ »

«قُلْنَا: لِمَنْ يَا رَسُولَ اللهِ؟ «قَالَ: للهِ، ولكتابه، ولِرَسُولِهِ، وَلاَئِمَّةِ المُسْلِمِيْنَ، وَعَامَّتِهِمْ»

\* النصيحة لله تنضمن أمرين:

الأول: إخلاص العبادة له.

الثاني: الشهادة له بالوحدانية في ربوبيته وألوهيته وأسمائه وصفاته.

\* والنصيحة لكتابه تتضمن أموراً منها:

الأول: الذب عنه، بأن يذب الإنسان عنه تحريف المبطلين، ويبيّن بطلان تحريف من حرّف.

الثاني: تصديق خبره تصديقاً جازماً لا مرية فيه، فلو كذب خبراً من أخبار الكتاب لم يكن ناصحاً.

الثالث: امتثال أوامره، فما ورد في كتاب الله من أمر فامتثله، فإن لم تمتثل لم تكن ناصحاً له.

الرابع: اجتناب ما نهى عنه، فإن لم تفعل لم تكن ناصحاً له.

الخامس: أن تؤمن بأن ما تضمنه من الأحكام هو خير الأحكام، وأنه لا حكم أحسن من أحكام القرآن الكريم.

السادس: أن تؤمن بأن هذا القرآن كلام الله عزّ وجل حروفه ومعناه، تكلم به حقيقة وتلقاه جبريل من الله عزّ وجل ونزل به على قلب النبي على ليكون من المنذرين بلسان عربي مبين.

### \* والنصيحة لرسوله على تكون بأمور منها:

الأول: تجريد المتابعة له، وأن لا تتبع غيره، لقول الله تعالى: ﴿ لَقَدَّ كَانَ لَكُمْ فِي رَسُولِي ٱللَّهِ أَشُوَةً حَسَنَةً لِمَن كَانَ يَرَجُواْ ٱللَّهَ وَٱلْيَوْمَ ٱلْآخِرَ وَذَكَرَ ٱللَّهَ كَانَ لَكُمْ فِي رَسُولِي ٱللَّهِ أَشُوَةً حَسَنَةً لِمَن كَانَ يَرَجُواْ ٱللَّهَ وَٱلْيَوْمَ ٱلْآخِرَ وَذَكَرَ ٱللَّهَ كَانَ لَكُمْ فِي رَسُولِي ٱللَّهِ اللهِ اللهُ اللهُولِي اللهُ اللهُولِي اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُو

الثاني: الإيمان بأنه رسول الله حقاً، لم يَكذِب، ولم يُكذَب، فهو رسول صادق مصدوق.

الثالث: أن تؤمن بكل ما أخبر به من الأخبار الماضية والحاضرة والمستقبلة.

الرابع: أن تمتثل أمره.

الخامس: أن تجتنب نهيه.

السادس: أن تذبّ عن شريعته.

السابع: أن تعتقد أن ما جاء عن رسول الله على فهو كما جاء عن الله تعالى في لزوم العمل به، لأن ما ثبت في السنة فهو كالذي جاء في القرآن. قال الله تعالى: ﴿ يَا يَكُمُ اللَّهِ وَاللَّهِ وَاللَّهِ وَاللَّهِ وَاللَّهِ وَاللَّهِ وَاللَّهِ وَاللَّهِ وَاللَّهِ وَاللَّهُ وَاللَّهِ وَاللَّهُ وَمَا اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّالِقُلْلُكُواللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللّهُ الللّهُ اللللّهُ الللّهُ اللللّهُ الللّهُ اللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ اللللّهُ اللللّهُ اللللّهُ اللللّهُ اللللّهُ اللللّهُ اللللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ اللللللّهُ اللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ

الثامن: نصرة النبي ﷺ إن كان حياً فمعه وإلى جانبه، وإن كان ميتاً فنصرة سنتهﷺ

«وَلَأَئِمَّةِ المُسْلِمِيْنَ» أَنْمَة جمع إمام، والإِمام: القدوة كما قال تعالى: ﴿ إِنَّ إِبْرَهِيمَ كَانَ أُمَّةً قَانِتًا لِللَهِ ﴾ [النحل: ١٢٠] أي قدوة، ومنه قول عباد الرحمن: ﴿ وَأَجْعَلْنَا لِلْمُنَّقِينَ إِمَامًا ﴾ [الفرقان: ٧٤].

## وأئمة المسلمين صنفان من الناس:

الأول: العلماء، والمراد بهم العلماء الربانيون الذين ورثوا النبي ﷺ علماً وعبادة وأخلاقاً ودعوة، وهؤلاء هم أولو الأمر حقيقة، لأن هؤلاء يباشرون العامة، ويباشرون الأمراء، ويبينون دين الله ويدعون إليه.

الصنف الثاني من أئمة المسلمين: الأمراء المنفذون لشريعة الله، ولهذا نقول: العلماء مبينون، والأمراء منفذون يجب عليهم أن ينفذوا شريعة الله عزّ وجل في أنفسهم وفي عباد الله.

\* والنصيحة للعلماء تكون بأمور منها:

الأول: محبتهم، لأنك إذا لم تحب أحداً فإنك لن تتأسى به.

الثاني: معونتهم ومساعدتهم في بيان الحق، فتنشر كتبهم بالوسائل الإعلامية المتنوعة التي تختلف في كل زمان ومكان.

الثالث: الذب عن أعراضهم، وإذا نسب إلى أحدٍ من العلماء الربانيين شيء يُستنكر فعليك أن تتخذ هذه المراحل:

المرحلة الأولى: أن تتثبت من نسبته إليه، فكم من أشياء نسبت إلى عالم وهي كذب، فلابد أن تتأكد، فإذا تأكدت من نسبة الكلام إليه فانتقل إلى المرحلة الثانية وهي:

أن تتأمل هل هذا محل انتقاد أم لا؟ لأنه قد يبدو للإنسان في أول وهلة أن القول منتقد، وعند التأمل يرى أنه حق، فلابد أن تتأمل حتى تنظر هل هو منتقد أو لا؟

المرحلة الثالثة: إذا تبيّن أنه ليس بمنتقد فالواجب أن تذبّ عنه وتنشر هذا بين الناس، وتبين أن ما قاله هذا العالم حق وإن خالف ما عليه الناس.

المرحلة الرابعة: إذا تبين لك حسب رأيك أن ما نسب إلى العالم وصحت نسبته إليه ليس بحق، فالواجب أن تتصل بهذا العالم بأدب ووقار، وتقول: سمعت عنك كذا وكذا، وأحب أن تُبيَّن لي وجه ذلك، لأنك أعلم مني، فإذا بيّن لك هذا فلك حق المناقشة، لكن بأدب وتعظيم له بحسب مكانته وبحسب ما يليق به.

أما ما يفعله بعض الجهلة الذين يأتون إلى العالم الذي رأى بخلاف ما يرون، يأتون إليه بعنف وشدة، وربما نفضوا أيديهم في وجه العالم، وقالوا له: ما هذا القول الذي أحدثته؟ ما هذا القول المنكر؟ وأنت لا تخاف الله،

وبعد التأمل تجد العالم موافقاً للحديث وهم المخالفون له، وغالب ما يؤتى هؤلاء من إعجابهم بأنفسهم، وظنهم أنهم هم أهل السنة وأنهم هم الذين على طريق السلف، وهم أبعد ما يكون عن طريق السلف وعن السنة.

فالإنسان إذا أعجب بنفسه \_نسأل الله السلامة \_رأى غيره كالذر، فاحذر هذا.

الأمر الرابع من النصيحة للعلماء: أنك إذا رأيت منهم خطأ فلا تسكت وتقول: هذا أعلم مني، بل تناقش بأدب واحترام، لأنه أحياناً يخفى على الإنسان الحكم فينبهه من هو دونه في العلم فيتنبه وهذا من النصيحة للعلماء.

الخامس: أن تدلهم على خير ما يكون في دعوة الناس، فإذا رأيت هذا العالم محباً لنشر العلم ويتكلم في كل مكان وترى الناس يتثاقلونه ويقولون هذا أثقل علينا، كلما جلسنا قام يحدّث، فمن النصيحة لهذا العالم أن تشير عليه أن لا يتكلم إلا فيما يناسب المقام، لا تقل: إني إذا قلت ذلك منعته من نشر العلم، بل هذا في الواقع من حفظ العلم، لأن الناس إذا ملوا سئموا من العالم ومن حديثه.

ولهذا كان النبي ﷺ يتخول أصحابه بالموعظة - يعني لا يكثر الوعظ عليهم مع أن كلامه ﷺ محبوب إلى النفوس - خشية السآمة (١)، والإنسان يجب أن يكون مع الناس كالراعي يختار ما هو أنفع وأجدى.

### \* والنصيحة للأمراء تكون بأمور منها:

أولاً: اعتقاد إمامتهم وإمرتهم، فمن لم يعتقد أنهم أمراء فإنه لم ينصح لهم، لأنه إذا لم يعتقد أنهم أمراء فلن يمتثل أمرهم ولن ينتهي عما نهوا عنه، فلابد أن تعتقد أنه إمام أو أنه أمير، ومن مات وليس في عنقه بيعة مات ميتة

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري، كتاب العلم، باب ما كان النبي... (٦٨).

جاهلية، ومن تولى أمر المسلمين ولو بالغلبة فهو إمام، سواء كان من قريش أو غير قريش.

ثانياً: نشر محاسنهم في الرعية، لأن ذلك يؤدي إلى محبة الناس لهم، وإذا أحبهم الناس سهل انقيادهم لأوامرهم.

وهذا عكس ما يفعله بعض الناس حيث ينشر المعايب ويخفي الحسنات، فإن هذا جور وظلم.

فمثلاً يذكر خصلة واحدة مما يُعيب به على الأمراء وينسى خصالاً كثيرة مما قاموا به من الخير، وهذا هو الجور بعينه.

ثالثاً: امتثال ما أمروا به وما نهوا عنه ، إلا إذا كان في معصية الله عزّ وجل لأنه لا طاعة لمخلوق في معصية الخالق، وامتثال طاعتهم عبادة وليست مجرد سياسة ، بدليل أن الله تعالى أمر بها فقال عزّ وجل: ﴿ يَتَأَيُّهُا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا ٱطِيعُوا ٱللّهَ وَاللّهُ واللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ

ولا يشترط في طاعتهم ألا يعصوا الله في أنفسهم، فأطعهم فيما أمروا به وإن عصوا الله، لأنك مأمور بطاعتهم وإن عصوا الله في أنفسهم.

رابعاً: ستر معايبهم ما أمكن، وجه هذا: أنه ليس من النصيحة أن تقوم بنشر معايبهم، لما في ذلك من ملىء القلوب غيظاً وحقداً وحنقاً على ولاة الأمور، وإذا امتلأت القلوب من ذلك حصل التمرّد وربما يحصل الخروج على الأمراء فيحصل بذلك من الشر والفساد ما الله به عليم.

وليس معنى قولنا: ستر المعايب أن نسكت عن المعايب، بل ننصح

الأمير مباشرة إن تمكنا، وإلا فبواسطة من يتصل به من العلماء وأهل الفضل. ولهذا أنكر أسامة بن زيد رضي الله عنه على قوم يقولون: أنت لم تفعل ولم تقل لفلان ولفلان يعنون الخليفة، فقال كلاماً معناه: (أتريدون أن أحدثكم بكل ما أحدّث به الخليفة) فهذا لا يمكن.

فلا يمكن للإنسان أن يحدث بكل ما قال للأمير، لأنه إذا حدث بهذا فإما أن يكون الأمير نفذ ما قال، فيقول الناس: الأمير خضع وذل، وإما أن لا ينفذ فيقول الناس: عصى وتمرّد.

ولذلك من الحكمة إذا نصحت ولاة الأمور أن لا تبين ذلك للناس، لأن في ذلك ضرراً عظيماً.

خامساً: عدم الخروج عليهم، وعدم المنابذة لهم، ولم يرخص النبي عليه في منابذتهم إلاكما قال:

«أَنْ تَرَوا» أي رؤية عين، أو رؤية علم متيقنة.

«كُفْرًا بَوَاحًا» أي واضحاً بيّناً.

«عِنْدَكُمْ فِيْهِ مِنَ الله بُرْهَانٌ»(١) أي دليل قاطع.

ثم إذا جاز الخروج عليهم بهذه الشروط فهل يعني ذلك أنه يجب أن يُخرج عليهم؟ لأن هناك فرقاً بين جواز الخروج، وبين وجوب الخروج

الجواب: لا نخرج حتى ولو رأينا كفراً بواحاً عندنا فيه من الله برهان،

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري، كتاب الفتن، باب قول النبي ﷺ: "سترون بعدي أموراً تنكرونها"، (٦٦٤٧)، ومسلم، كتاب الإمارة، باب وجوب طاعة الأمراء في غير معصية، وتحريمها في المعصية، (١٧٠٩)، (٤٢).

إلا حيث يكون الخروج مصلحة، وليس من المصلحة أن تقوم فئة قليلة سلاحها قليل في وجه دولة بقوتها وسلاحها، لأن هذا يترتب عليه إراقة الدماء واستحلال الحرام دون ارتفاع المحذور الذي انتقدوا به الأمراء، كما هو مشاهد من عهد خروج الخوارج في زمن الخلفاء الراشدين رضي الله عنهم إلى يومنا هذا، حيث يحصل من الشر والمفاسد ما لا يعلمه إلا ربُ العباد.

لكن بعض الناس تتوقد نار الغيرة في قلوبهم ثم يحدثون ما لا تحمد عقباه، وهذا غلط عظيم.

ثم إنّا نقول: ما ميزان الكفر؟ فقد يرى البعض هذا كفراً والبعض لا يراه كفراً، ولهذا قيد النبي عَلَيْهُ ذلك بقوله «كُفْراً بَوَاحاً» ليس فيه احتمال، كما لو رأيته يسجد للصنم، أو سمعته يسب الله، أو رسوله أو ما أشبه ذلك.

قال: «وَعَامَّتِهِمْ» أي عوام المسلمين، والنصح لعامة المسلمين بأن تبدي لهم المحبة، وبشاشة الوجه، وإلقاء السلام، والنصيحة، والمساعدة، وغير ذلك مما هو جالب للمصالح دافعٌ للمفاسد.

واعلم أن خطابك للواحد من العامة ليس كخطابك للواحد من الأمراء، وأن خطابك للمعاند ليس كخطابك للجاهل، فلكل مقام مقال، فانصح لعامة المسلمين ما استطعت.

وبهذا نعرف أن هذا الحديث على اختصاره جامع لمصالح الدنيا والآخرة.

#### \* من فوائد الحديث:

١- أهمية النصيحة في هذه المواضع، وجه ذلك: أن النبي ﷺ جعلها الدين، فقال: «الدِّينُ النَّصِيْحَةُ».

٣- حرص الصحابة \_ رضي الله عنهم \_ على العلم، وأنهم لم يدعوا شيئاً يحتاج الناس إلى فهمه إلا سألوا عنه، ومن ذلك (لما ذكر النبي على أن الدجّال يمكث في الأرض أربعين يوماً، اليوم الأول كسنة قالو يا رسول الله: هذا اليوم الذي كسنة تكفينا فيه صلاة يوم؟)(١) فسألوا، ويتفرع على هذا: أن ما لم يسأل عنه الصحابة رضي الله عنهم من أمور الدين فلا نسأل عنه لاسيما فيما يتعلق بأسماء الله وصفاته، ولهذا عد الإمام مالك \_ رحمه الله \_ من سأل عن كيفية الاستواء، مبتدعاً، لأنه ابتدع سؤالاً لم يسأل عنه الصحابة رضي الله عنهم.

٤ البداءة بالأهم فالأهم، حيث بدأ النبي ﷺ بالنصيحة لله، ثم
 للكتاب، ثم للرسول ﷺ ثم لأئمة المسلمين، ثم عامتهم.

وإنما قدم الكتاب على الرسول لأن الكتاب يبقى، والرسول يموت، على أن النصيحة للكتاب وللرسول متلازمتان، فإذا نصح للكتاب نصح للرسول، وإذا نصح للرسول نصح للكتاب.

٥ ـ وجوب النصيحة لأئمة المسلمين، وذلك بما ذكرناه من الوجوه بالنسبة للأمراء، وبالنسبة للعلماء.

٦- الإشارة إلى أن المجتمع الإسلامي لابد له من إمام، والإمامة قد
 تكون عامة، وقد تكون خاصة.

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم، كتاب الفتن، باب ذكر الدجال وصفته وما معه، (٢٩٣٧)، (٢١٠).

فإمام المسجد إمام في مسجد، ولهذا قال أهل العلم: لا يجوز أن تقام الجماعة التي لها إمام راتب بدون إذن الإمام الراتب، لأن ذلك عدوان على حقه.

ولهذا أمر النبي علي المسافرين إذا كانوا ثلاثة أن يؤمّروا أحدهم (١) لئلا يكون أمرهم فوضى .

وهذا الأمير الذي يؤمّرونه تجب طاعته فيما يتعلق بأحكام السفر، لأنهم جعلوه أميراً، فإذا تأمر على قومه في السفر وقال: يا فلان قم أصلح كذا، وهو يتعلق بالسفر وجب عليه أن يطيع، وإلا فلا فائدة في الإمرة.

أما لو قال الأمير لأحد رفقائه: با فلان قدم لي نعالي، فلا يلزمه أن يطيع، لأنهم جعلوه أميراً فيما يتعلق بأمور السفر.

ولو قال لأحدهم: يا فلان جهّز لنا الغداء، فإنه يلزمه لأن هذا يتعلق بالسفر.

ولو قال لهم: الآن ننزل في هذا المكان حتى يبرد الوقت فإنه يلزمهم،
 وهكذا، وعليه فلابد للأمة الإسلامية من إمام. والله الموفق.

\* \* \*

<sup>(</sup>١) أخرجه أبو داود، كتاب الجهاد، باب في القوم يسافرون (٢٦٠٨).

# الحديث الثامن

عَنِ ابْنِ عُمَرَ رَضِيَ اللهُ عَنْهُمَا أَنَّ رَسُوْلَ اللهِ ﷺ قَالَ: «أُمِرْتُ أَنْ أَقَاتِلَ النَّاسَ حَتَّى يَشْهَدُوا أَنْ لاَ إِلهَ إِلاَّ اللهُ وَأَنَّ مُحَمَّدَاً رَسُولُ اللهِ وَيُقِيْمُوْا الصَّلاةَ وَيُؤْتُوا الرَّكَاةَ فَإِذَا فَعَلُوا ذَلِكَ عَصَمُوا مِنِّي دِمَائهُمْ وَأَمْوَالَهُمْ إِلاَّ بِحَقِّ الإسلام وَحِسَابُهُمْ الرَّكَاةَ فَإِذَا فَعَلُوا ذَلِكَ عَصَمُوا مِنِّي دِمَائهُمْ وَأَمْوَالَهُمْ إِلاَّ بِحَقِّ الإسلام وَحِسَابُهُمْ عَلَى اللهِ تَعَالَى »(١) رواه البخاري ومسلم.

# الشرح

«أُمِرْتُ» بالبناء لما لم يسمّ فاعلهُ، لأن الفاعل معلوم وهو الله عزّ وجل، وإبهام المعلوم سائغ لغة واستعمالاً سواء: في الأمور الكونية، أو في الأمور الشرعية.

منى الأمور الكونية: قال الله عزّ وجل: ﴿ وَخُلِقَ ٱلْإِنسَانُ ضَعِيفًا ﴿ النَّا ﴾ [النساء: ٢٨] والخالق هو الله عزّ وجل.

- وفي الأمور الشرعية: كهذا الحديث: «أُمِرْتُ أَنْ أُقَاتِلَ» وكقوله على الله على سَبْعة أعظم (٢).

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري، كتاب الإيمان، باب فإن تابوا وأقاموا الصلاة، (۲۵)، ومسلم، كتاب الإيمان، باب الأمر بقتال الناس حتى يقولوا لا إله إلا الله محمد رسول الله، ويقيموا الصلاة، (۲۲)، (۳۲).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري، كتاب صفة الصلاة، باب السجود على سبعة أعضاء، (٨٠٩)، ومسلم، كتاب الصلاة، باب أعضاء السجود والنهي عن كف الشعر والثوب وعقص الرأس في الصلاة، (٤٩٠)، (٢٣٠).

وقوله: «أُمِرْتُ» أي أمرني ربي.

والأمرُ: طلب الفعل على وجه الاستعلاء، أي أن الآمر أو طالب الفعل يرى أنه في منزلة فوق منزلة المأمور، لأنه لو أمر من يساويه سمي إلتماساً، ولو طلب ممن فوقه سمي دعاءً وسؤالاً.

وقوله: «أَنْ أُقَاتِلَ النَّاسَ» هذا المأمور به.

والمقاتلة غير القتل.

\_ فالمقاتلة: أن يسعى في جهاد الأعداء حتى تكون كلمة الله هي العليا.

\_ والقتل: أن يقتل شخصاً بعينه، ولهذا نقول: ليس كل مَنْ جازت مقاتلته جاز قتله، فالقتل أضيق ولا يجوز إلا بشروط معروفة، والمقاتلة أوسع، قال الله تبارك وتعالى: ﴿ وَإِن طَآبِهِ فَنَانِ مِنَ ٱلْمُؤْمِنِينَ ٱقْنَتَلُواْ فَأَصَّلِحُواْ بَيْنَهُما أَوْسِع، قال الله تبارك وتعالى: ﴿ وَإِن طَآبِهِ فَنَانِ مِنَ ٱلْمُؤْمِنِينَ ٱقْنَتَلُواْ فَأَصَّلِحُواْ بَيْنَهُما فَإِنْ بَعَتَ إِنِّكَ أَمْرِ ٱللَّهِ ﴾ [المخجرات: ٩] فَإِنْ بَعَتَ إِنِّكَ أَمْرِ ٱللَّهِ ﴾ [المخجرات: ٩] فالأمر بقتالها وهي مؤمنة لا يُحِلُ قتلها ولا يبيحُ دمها لكن من أجل الإصلاح.

ولذلك أمرت الأمة أن توافق الإمام في قتال أهل البغي الذين يخرجون على الإمام بشبهة، قالوا: فإذا قرر الإمام أن يقاتلهم وجب على الرعية طاعته وموافقته دفعاً للشر والفساد، وهنا نقاتل مسلمين لأجل إقامة العدل وإزالة الفوضى. وقاتل أبو بكر الصديق رضي الله عنه مانعي الزكاة ولكن لا يقتلهم، بل قاتلهم حتى يذعنوا للحق.

«حَتَّى يَشْهَدُوا أَنْ لاَ إِلهَ إِلاَّ اللهُ اللهُ (حتى) هل هي للتعليل بمعنى أن أقاتل ليشهدوا، أو هي للغاية بمعنى أقاتلهم إلى أن يشهدوا؟

والجواب: هي تحتمل أن تكون للتعليل ولكن الثاني أظهر، يعني أقاتلهم إلى أن يشهدوا.

و(حتى) تأتي للتعليل وتأتي للغاية، فقوله تعالى: ﴿ قَالُواْ لَن نَّبَرَحَ عَلَيْهِ عَكِيْهِ عَكِيْهِ عَكِيْهِ عَكِيْهِ عَكِيْهِ مَعْ يَرْجِعَ إِلَيْنَا مُوسَىٰ ﴿ إِلَيْنَا مُوسَىٰ ﴿ إِلَيْنَا مُوسَىٰ ﴿ إِلَيْنَا مُوسَىٰ ﴿ إِلَيْنَا مُوسَىٰ إِلَيْهَ ﴾ [طه: ٩١] فهذه للغاية ولا تصح للتعليل، لأن بقاءهم عاكفين على العجل لا يستلزم حضور موسى عليه السلام.

وقوله عزّ وجل عن المنافقين: ﴿ لَا نُنفِقُواْ عَلَىٰ مَنْ عِندَرَسُولِ ٱللّهِ حَتَّى يَنفَضُواْ ﴾ [المنافقون: ٧] فحتى هنا للتعليل، يعني لا تنفقوا لأجل أن ينفضوا عن رسول الله، وليس المعنى لا تنفقوا حتى ينفضّوا، فإذا انفضّوا أنفقوا.

وقوله: «حَتَّى يَشْهَدُوا» أي حتى يشهدوا بألسنتهم وبقلوبهم، لكن من شهد بلسانه عُصِم دمه وماله، وقلبه إلى الله عزّ وجل.

وقوله: «أَنْ لاَ إِلَهَ إِلاَّ الله» أي لا معبود حقّ إلا الله عزّ وجل، فهو الذي عبادته حقّ، وما سواه فعبادته باطلة.

«وَأَنَّ مُحَمَّداً رَسُولُ اللهِ» محمد: هو ابن عبد الله، وأبرز اسمه ولم يقل: وأني رسول الله للتفخيم والتعظيم. ورسول الله: يعني مرسله.

«وَيُقِيْمُوا الصَّلاةَ» أي يفعلوها قائمة وقويمة على ما جاءت به الشريعة. والصلاة هنا عامة، لكن المراد بها الخاص، وهي الصلوات الخمس، ولهذا لو تركوا النوافل فلا يقاتلون.

«وَيُؤْتُوا الزَّكَاةَ» أي يعطوها مستَجِقها. والزكاة: هي النصيب المفروض في الأموال الزكوية. ففي الذهب مثلاً والفضة وعروض التجارة: ربع العشر، أي واحد من أربعين. وفيما يخرج من الأرض مما فيه الزكاة: نصف العشر إذا

كان يسقى بمؤونة، والعشر كاملاً إذا كان يسقى بلا مؤونة. وفي الماشية: كما هو في السُّنة.

«فِإِذَا فَعَلُوا ذَلِكَ» أي شهدوا أن لا إله إلا الله، وأن محمداً رسول الله، وأقاموا الصلاة وآتوا الزكاة.

«عَصَمُوا» أي منعوا.

«مِنِّي دِمَاءَهُمْ وَأَمْوَالَهُمْ» أي فلا يحل أن أقاتلهم وأستبيح دماءهم، ولا أن أغنم أموالهم، لأنهم دخلوا في الإسلام.

«إِلاَ بِحَقِّ الإِسلام» هذا استثناء لكنه استثناء عام، يعني: إلا أن تباح دماؤهم وأموالهم بحق الإِسلام، مثل: زِنا الثيِّب، والقصاص وما أشبه ذلك، يعنى: إلا بحق يوجبه الإِسلام.

«وَحِسَابُهُمْ عَلَى اللهِ تَعَالَى» أي محاسبتهم على الأعمال على الله تعالى، أما النبي عَلَيْة فليس عليه إلا البلاغ.

فهذا الحديث أصلٌ وقاعدةٌ في جواز مقاتلة الناس، وأنه لا يجوز مقاتلتهم إلا بهذا السبب.

# \* من فوائد هذا الحديث:

١- أن النبي ﷺ عبد مأمور يوجه إليه الأمر كما يوجّه إلى غيره لقوله: «أُمرُتُ».

٢ جواز إبهام المعلوم إذا كان المخاطب يعلمه لقوله: «أُمِرْتُ» فأبهم
 الآمر لأن المخاطب يعلم ذلك.

٣\_وجوب مقاتلة الناس حتى يقوموا بهذه الأعمال.

فإذا قال قائل: لماذا لا يكون الأمر للاستحباب؟

والجواب: لا يكون للاستحباب، لأن هذا فيه استباحة محرّم، واستباحة المحرّم لا تكون إلا لإقامة واجب.

ولهذا استدل بعض الفقهاء \_ رحمهم الله \_ على وجوب الخِتَان بأن الختان قطع شيء من الإنسان محترم، والأصل التحريم فلا يجوز قطع أي عضو أو جلدة من بدنك، فلما استبيح هذا القطع دلّ على وجوب الختان، إذ لا يستباح المحرّم إلا لأداء واجب وعلى هذا فنقول: الأمر هنا للوجوب.

٥ ـ وجوب شهادة أن لا إله إلا الله بالقلب واللسان، فإن أبداها بلسانه ولا ندري عما في قلبه أخذنا بظاهره ووكلنا سريرته إلى الله عزّ وجل ووجب الكفّ عنه حتى يتبين منه ما يخالف ذلك، ولا يجوز أن نتهمه ونقول: هذا الرجل قالها كاذباً، أو خوفاً من قتل أو أسر، لأننا لا ننقب عن قلوب الناس.

آنه لابد أن يعتقد الإنسان أن لا معبود بحق إلا الله، فلا يكفي أن يعتقد أن الله معبود بحق لم يمنع أن غيره يعتقد أن الله معبود بحق لم يمنع أن غيره يعبد بحق أيضاً. فلا يكون التوحيد إلا بنفي وإثبات: لا إله إلا الله، نفي

الألوهية عما سوى الله وإثباتها لله عزّ وجل.

٧ ـ أن المقاتلة لا ترتفع إلا بشهادة أن محمداً رسول الله، وأما الدخول في الإسلام فيكون بشهادة أن لا إله إلا الله، لكن لو شهدت طائفة أن لا إله إلا الله وأبت أن تشهد أن محمداً رسول الله فإنها تقاتل.

وشهادة أن محمداً رسول الله تستلزم: تجريد المتابعة له، وأن لا يتبع من سواه، وتصديقه فيما أخبر واجتناب ما عنه نهى وزجر، وأن لا يعبد الله إلا بما شرع.

٨ ـ وجوب إقامة الصلاة، لأنه إذا لم يقمها فإنه لا يمتنع قتاله، بل قد قال الفقهاء ـ رحمهم الله ـ يُقاتل أهل بلد تركوا الأذان والإقامة وإن صلوا، لأن الأذان والإقامة من شعائر الدين الظاهرة، فإذا قال قوم: نحن لا نؤذن ولا نقيم ولكن نصلي، وجب أن يقاتلوا.

واستدلّوا بأن النبي على كان إذا غزا قوماً أمسك حتى يطلع الفجر، فإن سمع أذاناً كف عن قتالهم، وإلا قاتلهم (١).

كذلك قال الفقهاء: يقاتل أهل بلد تركوا صلاة العيد وإن لم تكن فرضاً على الأعيان كفريضة الصلوات الخمس.

قالوا: لأن صلاة العيد من شعائر الإسلام الظاهرة، فيقاتل أهل البلد إذا تركوا صلاتي العيدين.

٩ \_ وجوب إيتاء الزكاة، لأنها جزء مما يمنع مقاتلة الناس.

<sup>(</sup>۱) أخرجه مسلم، كتاب الصلاة، باب الإمساك عن الإغارة على قوم في دار الكفر إذا سمع فيهم الأذان، (٣٨٢)، (٩).

ولابد أن يكون إيتاء الزكاة إلى مستحقها، فلا يكفي أن يعطيها غنياً من أقاربه أو أصحابه لأن ذلك لا يجزىء، لقوله تعالى: ﴿ ﴿ إِنَّمَا ٱلصَّدَقَاتُ لِللَّهِ مَا أَمْ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ عَلِيمٌ وَفِي الرِّفَابِ وَٱلْغَارِمِينَ وَفِي اللَّهُ وَاللّهُ عَلِيمٌ وَفِي الرِّفَابِ وَٱلْغَارِمِينَ وَفِي اللّهُ وَاللّهُ عَلِيمٌ وَفِي الرّفَابِ وَاللّهُ عَلِيمٌ وَفِي اللّهِ وَاللّهُ عَلِيمٌ وَفِي اللّهِ وَاللّهُ عَلِيمٌ اللّهُ وَاللّهُ عَلَيمٌ اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ عَلَيمٌ اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ عَلَيمٌ اللّهُ وَاللّهُ عَلَيمٌ اللّهُ وَاللّهُ عَلَيمٌ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ عَلَيمٌ اللّهُ وَاللّهُ لَا

١٠ - إطلاق الفعل على القول، لقوله: «إذا فَعَلُوا ذَلِكَ» مع أن في جملة هذه الأشياء الشهادتين، وهما قول، ووجه ذلك: أن القول حركة اللسان، وحركة اللسان فعل، ويصح إطلاق الفعل على القول بأن يكون القول في جملة أفعال، كما في الحديث، فإقامة الصلاة وإيتاء الزكاة من الأفعال بلاشك.

11 ـ أن الكفار تباح دماؤهم وأموالهم، لقوله: «عَصَمُوا مِنِّي دِمَاءهُمْ وَأَمْوَالَهُمْ» فيقتلون، أو يؤسرون حسب ما تقتضيه الحال، وتغنم أموالهم وهذا مما اختص به النبي ﷺ، فقد صحّ عنه أنه قال: «أُعْطِيْتُ خَمْسًا لَمْ يُعْطَهُنَّ أَحَدٌ مِنَ الأَنْبِيَاءِ قَبْلِيْ: نُصِرْتُ بِالرُّعِبِ مَسِيْرَةَ شَهْر، وَجُعِلَتْ لِيَ الأَرْضُ مَسْجِداً وَطَهُوْرَاً، وَأُحِلَّتْ لِيَ الغَنائِمُ وَلَمْ تَحِلَّ لأَحَدِ مِنْ قَبْلِيَ . . . »(٢) والغنائم مَسْجِداً وَطَهُوْرَاً، وَأُحِلَّتْ لِيَ الغَنائِمُ وَلَمْ تَحِلَّ لأَحَدِ مِنْ قَبْلِيَ . . . »(٢) والغنائم

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري، كتاب التيمم، باب المتيمم هل ينفخ فيهما، (۳۳۸)، ومسلم، كتاب الحيض، باب التيمم، (۳۱۸)، (۱۱۰).

<sup>(</sup>۲) أخرجه البخاري، كتاب التيمم، باب، (۳۳٥)، ومسلم، كتاب المساجد ومواضع الصلاة، باب، (۵۲۱)، (۳).

هي أموال الكفار إذا أخذناها بالقتال. أما الأمم السابقة فلا تحل لهم الغنائم وقد ورد أنهم يجمعونها ثم تنزل نار من السماء فتحرقها(١).

١٢ \_ أنه قد يُستباح الدم والمال بحق الإسلام وإن لم يكن من هذه المذكورات التي في الحديث، وقد نوقش أبو بكر الصَّديق رضي الله عنه في قتال مانعي الزكاة فأجاب: بأن الزكاة حق المال، والنبي ﷺ قال: «إِلاَّ بِحَقِّ الرَّسُلام» وقال رضي الله عنه: «والله لو منعوني عناقاً ـ أو قال: عقالاً ـ كانوا يؤدونه إلى النبي ﷺ لقاتلتهم على ذلك »(٢).

وأسباب إباحة القتل في الإسلام ليس هذا موضع بسطها، لكنها معلومة بالتتّبع .

١٣ \_أن حساب الخلق على الله عزّ وجل، وأنه ليس على الرسول ﷺ إلا البلاغ، وكذلك ليس على من ورث الرسول إلا البلاغ، والحساب على الله عزّ وجل.

فلا تحزن أيها الداعي إلى الله إذا لم تقبل دعوتك، فإذا أديت ما يجب عليك فقد برئت الذمة والحساب على الله تعالى، كما قال الله تعالى لنبيّه ﷺ: ﴿ لَّسَتَ عَلَيْهِم بِمُصَيْطِرٍ ۞ إِلَّا مَن تَوَلَّى وَكَفَرَ ۞ فَيُعَذِّبُهُ ٱللَّهُ ٱلْعَذَابَ ٱلْأَكْبَرَ ۞ إِنَّ إِلَيْنَاۚ إِيَابَهُمْ ۞ ثُمُّ إِنَّ عَلَيْنَا حِسَابَهُم ۞﴾ [الغاشية: ٢٢ ـ ٢٦] يعني لكن من تولى وكفر ﴿ فَيُعَذِّبُهُ ٱللَّهُ ٱلْعَذَابَ ٱلْأَكْبَرُ ۞ إِنَّ إِلَيْنَا إِيَابَهُمْ ۞ ثُمَّ إِنَّ عَلَيْنَا حِسَابَهُم ۞﴾ [الغاشية: ٢٤ ـ ٢٦].

<sup>(</sup>١) أخرجه الترمذي، كتاب تفسير القرآن، باب من سورة الأنفال، (٣٠٨٥).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري، كتاب الزكاة، باب وجوب الزكاة، (١٣٣٥)، ومسلم، كتاب الإيمان، باب الأمر بقتال الناس حتى يقولوا لا إله إلا الله محمد رسول الله، ويقيموا الصلاة، .(٣٢),(٢٠)

فلا تحزن أيها الداعي إلى الله إذا رد قولك، أو إذا لم يقبل لأول مرة، لأنك أديت ما يجب عليك.

فتأمل كيف أثرت هذه الكلمات من موسى عليه السلام بهؤلاء السحرة، فلابد لكلمة الحق أن تؤثر، لكن قد تؤثر فوراً وقد تتأخر. والله الموفق.

عِين (لرَّحِيْ) (للْجُنِّينَ

لأسكنش لانبئ لإيزووكيس

# الحديث التاسع

عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ عَبْدِ الرَّحْمَنِ بْنِ صَخْرٍ رَضِيَ الله تَعَالَى عَنْهُ قَالَ: سَمِعْتُ رَسُولَ اللهِ ﷺ يَقُولُ: «مَا نَهَيْتُكُمْ عَنْهُ فَاجْتَنِبُوهُ وَمَا أَمَرْتُكُمْ بِهِ فَأْتُوا مِنْهِ مَا اسْتَطَعْتُمْ؛ فَإِنَّمَا أَهْلَكَ الَّذِيْنَ مِنْ قَبْلِكُمْ كَثْرَةُ مَسَائِلِهِمْ وَاخِتْلافُهُمْ عَلَى أَنْبِيَائِهِمْ »(١) رواه البخاري ومسلم.

## الشرح

أكثر النّاس لا يعرفون اسم أبي هريرة رضي الله عنه، ولهذًا وقع الخلاف في اسم راوي الحديث، وأصح الأقوال وأقربها للصواب ما ذكره المؤلف رحمه الله أن اسمه: عبد الرحمن بن صخر. وكنّي بأبي هريرة لأنه كان معه هرّة قد ألفها وألفته، فلمصاحبتها إياه كُنّي بها.

قوله: «مَا نَهَيْتُكُمْ عَنْهُ فَاجْتَنِبُوهُ» النهي: طلب الكفّ على وجه الاستعلاء، عني أن يطلب منك من هو فوقك ولو باعتقاده أن تكفّ، فهذا نهي.

ولهذا قال أهل أصول الفقه: النهي طلب الكفّ على وجه الاستعلاء ولو حسب دعوى الناهي، يعني وإن لم يكن عالياً على المنهي.

ومعلوم أن النبي ﷺ أعلى منّا حقيقة.

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري، كتاب الاعتصام بالكتاب والسنة، باب الاقتداء بسنن رسول الله ﷺ، (۱۳۳۷). ومسلم، كتاب الفضائل، باب توقيره ﷺ، (۱۳۳۷).

«مَا نَهَيْتُكُمْ عَنْهُ فَاجْتَنِبُوهُ» الجملة شرطية، ف: (ما) اسم شرط، و: (نهيتكم) فعل الشرط، و: (فاجتنبوه) جواب الشرط، وقرنت بالفاء لأنها إحدى الجمل المنظومة في قول القائل:

إسمية، طلبية، وبجامية وبما وقد وبلن وبالتنفيس والجملة التي معنا طلبية لأنها فعل أمر.

«فَاجْتَنبُوهُ» أي ابتعدوا عنه، فكونوا في جانب وهو في جانب.

«وَمَا أَمَرْتُكُمْ بِهِ فَأْتُوا مِنْهِ مَا اسْتَطَعْتُمْ» هذه الجملة أيضاً شرطية، فعل الشرط فيها: (أمرتكم به) وجوابه: (فأتوا منه ما استطعتم) يعني افعلوا منه ما استطعتم، أي ما قدرتم عليه.

والفرق بين المنهيات والمأمورات: أن المنهيّات قال فيها: «فَاجْتَنبُوهُ» ولم يقل ما استطعتم، ووجهه: أن النهي كف وكل إنسان يستطيعه، وأما المأمورات فإنها إيجاد قد يستطاع وقد لا يستطاع، ولهذا قال في الأمر: «فَأْتُوا مِنْهِ مَا اسْتَطَعْتُمْ» ويترتب على هذا فوائد نذكر ها إن شاء الله تعالى في الفوائد، لكن التعبير النبوي تعبير دقيق.

«فَإِنَّمَا» (إن) للتوكيد، و(ما) اسم موصول بدليل قوله: (كثرة) على أنها خبر (إن) أي فإن الذي أهلك الذين من قبلكم كثرة مسائلهم، ويجوز أن تجعل (إنما) أداة حصر، ويكون المعنى: ما أهلك الذين من قبلكم إلا كثرة مسائلهم.

وقوله: «الَّذِينَ مِنْ قَبُلِكُمْ» يشمل اليهود والنصارى وغيرهم، والمتبادر أنهم اليهود والنصارى، كما قال الله عزّ وجل: ﴿ وَٱلْخُصَنَتُ مِنَ ٱلَّذِينَ أُوتُوا ٱلْكِنَبَ

مِن قَبَلِكُمْ ﴾ [المائدة: ٥]. وذلك أن الأمم السابقة قبل اليهود والنصارى لا تكاد ترد على قلوب الصحابة، فإن نظرنا إلى العموم قلنا المراد بقوله: «مِنْ قَبْلِكُمْ» جميع الأمم، وإن نظرنا إلى قرينة الحال قلنا المراد بهم: اليهود والنصارى.

واليهود أشد في كثرة المساءلة التي يهلكون بها، ولذلك لما قال لهم نبيهم موسى عليه السلام: ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ يَأْمُرُكُمُ أَن تَذَبَعُواْ بَقَرَةً ﴾ [البقرة: ٦٧] جعلوا يسألون: ما هي؟ وما لونها؟ وما عملها؟.

وقوله: «كَثْرُةُ مَسَائِلِهِمْ» جمع مسألة وهي: ما يُسأل عنه.

«وَاخْتِلافُهُمْ عَلَى أِنْبِيَاتِهِمْ» يعني وأهلكهم اختلافهم، ويجوز فيها أن تكون مجرورة، أي وكثرة اختلافهم على أنبيائهم، وكلا الأمرين صحيح.

ولكن الإعراب الأول يقتضي أن مجرد الاختلاف سبب للهلاك، وأما على الاحتمال الثاني فإنه يقتضي أن سبب الهلاك هو كثرة الاختلاف.

وقوله: «عَلَى أَنْبِيَائِهِمْ» وذلك بالمعارضة والمخالفة، وهذا كقوله ﷺ في الإمام: «إِنَّمَا جُعِلَ الإمَامُ لِيُؤْتَمَّ بِهِ فَلاَ تَخْتَلِفُوا عَلَيْهِ»(١) ولم يقل: فلا تختلفوا عنه، وهكذا في هذا الحديث قال: اختلافهم على أنبيائهم ولم يقل: عن أنبيائهم، لأن كلمة (على) تفيد أن هناك معارضة للأنبياء.

#### \* من فوائد هذا الحديث:

١- وجوب الكف عما نهى عنه النبي ﷺ، لقوله: «مَا نَهَيْتُكُمْ عَنْهُ فَاجْتَنِبُوهُ».
 فَاجْتَنِبُوهُ».

 <sup>(</sup>١) أخرجه البخاري، كتاب الصلاة، باب الصلاة في السطوح والمنبر والخشب، (٣٧٨)،
 ومسلم، كتاب الصلاة، باب ائتمام المأموم بالإمام، (٤١١)، (٧٧).

٢ أن المنهي عنه يشمل القليل والكثير، لأنه لا يتأتى اجتنابه إلا
 باجتناب قليله وكثيره، فمثلاً: نهانا عن الربا فيشمل قليله وكثيره.

٣\_أن الكفّ أهون من الفعل، لأن النبي ﷺ أمر في المنهيات أن تُجتنب كلّها، لأن الكفّ سهل.

فإن قال قائل: يرد على هذا إباحة الميتة والخنزير للمضطر، وإذا كان مضطراً لم يجب الاجتناب؟

فالجواب عن هذا أن نقول: إذا وجدت الضرورة ارتفع التحريم، فلا تحريم أصلاً، ولهذا كان من قواعد أصول الفقه: (لا محرم مع الضرورة، والا واجب مع العجز) إذاً هذا الإيراد غير وارد.

ولو قال لنا قائل: (فاجتنبوه) عام فيشمل اجتناب أكل الميتة عند الضرورة.

فنقول: لا يشمل، إذا وجدت الضرورة ارتفع التحريم.

هل يجوز فعل المحرّم عند الضرورة أم لا؟

والجواب: أنه يجوز لقول الله تعالى: ﴿ وَقَدْ فَصَّلَ لَكُمْ مَّاحَرَّمَ عَلَيْكُمْ إِلَّا مَا اَضَطُرِرْتُمْ إِلَيْ أَكُلُ الميتة جاز له أن يأكل منها، ومن اضطر إلى أكل الميتة جاز له أن يأكل منها، ومن اضطر إلى أن يأكل لحم الخنزير جاز له أن يأكل لحم الخنزير وهكذا. ومن اضطر إلى شرب الخمر جاز له شرب الخمر، ولكن الضرورة إلى شرب الخمر تصدق في صورة واحدة وهي: إذا غصّ بلقمة وليس عنده إلا خمر فإنه يشربه لدفع اللقمة، وأما شرب الخمر للعطش فلا يجوز، قال أهل العلم: لأن الخمر لا يزيد العطشان إلا عطشاً فلا تندفع به الضرورة.

وإذا اضطر شخص إلى محرم فهل له أن يزيد على قدر الضرورة؟

بمعنى: إذا حل له أكل الميتة فهل له أن يشبع، أو نقول له: اقتصر على ما تبقى به الحياة فقط؟.

والجواب: ذكر بعض العلماء: أنه يجب أن يقتصر على ما تبقى به الحياة فقط، ولا يشبع. والصحيح التفصيل في هذا: فإن كان يعلم أو يغلب على ظنه أنه سيحصل على شيء مباح قريباً فليس له أن يشبع أو كان معه شيء يحفظ به اللحم إن احتاجه أكله فهنا لا حاجة للشبع، بل يكون بقدر ما تندفع به الضرورة، وإلم يكن كذلك فله الشبع.

\* وما هي الضرورة إلى المحرّم؟ .

الضرورة إلى المحرم هي: أن لا يجد سوى هذا المحرّم، وأن تندفع به الضرورة، وعلى هذا فإذا كان يجد غير المحرّم فلا ضرورة ولا يحل، وإذا كانت لا تندفع به الضرورة فلا يحلّ.

\_ فأكل الميتة عند الجوع إذا لم يجد غيرها تندفع به الضرورة.

\_والدواء بالمحرّم لا يمكن أن يكون ضرورة لسببين:

أولاً: لأنه قد يبرأ المريض بدون دواء، وحينئذ لا ضرورة.

ثانياً: قد يتدواى به المريض ولا يبرأ، وحينئذ لا تندفع الضرورة به، ولهذا قول العوام: إنه يجوز التداوي بالمحرّم للضرورة قول لا صحّة له، وقد نص العلماء ـ رحمهم الله ـ على أنه يحرم التداوي بالمحرّم.

٤ أنه لا يجب من فعل المأمور إلا ما كان مستطاعاً، لقوله: «وَمَا أَمرْ تُكُمْ بِهِ فَأْتُوا مِنْهُ مَا اسْتَطَعْتُمْ».

فإن قال قائل: هل هذه الجملة تفيد التسهيل، أو التشديد، ونظيرها قوله تعالى: ﴿ فَالنَّقُوا اللَّهَ مَا اَسْتَطَعْتُمُ ﴾ [التغابن: ١٦]؟.

فالجواب: لها وجهان: فقد يكون المعنى: لابد أن تقوموا بالواجب

بقدر الاستطاعة وأن لا تتهاونوا ما دمتم مستطيعين.

ولهذا لو أمرت إنساناً بأمر وقال: لا أستطيع، وهو يستطيع لم يسقط عنه الأمر.

ويحتمل أن المعنى: لا وجوب إلا مع الاستطاعة، وهذا يؤيده قوله تعالى: ﴿ لَا يُكَلِّفُ ٱللَّهُ نَفْسًا إِلَا وُسْعَهَا ﴾ [البقرة: ٢٨٦].

٥- أن الإنسان له استطاعة وقدرة، لقوله: «مَا استَطَعْتُمْ» فيكون فيه رد على الجبرية الذين يقولون إن الإنسان لا استطاعة له، لأنه مجبر على عمله، حتى الإنسان إذا حرّك يده عند الكلام، فيقولون تحريك اليد ليس بإستطاعته، بل مجبر، ولا ريب أن هذا قول باطل يترتب عليه مفاسد عظيمة.

٦- أن الإنسان إذا لم يقدر على فعل الواجب كله فليفعل ما استطاع.
 ولهذا مثال: يجب على الإنسان أن يصلي الفريضة قائماً، فإذا لم يستطع صلى حالساً.

وهنا سؤال: لو كان يستطيع أن يصلي قائماً لكنه لا يستطيع أن يكمل القيام إلى الركوع، بمعنى: أن يبقى قائماً دقيقة أو دقيقتين ثم يتعب ويجلس، فهل نقول: اجلس وإذا قارب الركوع قم، أو نقول: ابدأ الصلاة قائماً وإذا تعبت اجلس؟

الجواب: هذا فيه تردد عندي، لأن النبي على حين أخذه اللحم كان يصلي في الليل جالساً فإذا بقي عليه آيات قام وقرأ ثم ركع (١). وهذا يدل على أنك تقدم القعود أولاً ثم إذا قاربت الركوع فقم.

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري، كتاب تقصير الصلاة، باب إذا صلى قاعداً (۱۰٦۸)، ومسلم، كتاب صلاة المسافرين، باب جواز النافلة قائماً وقاعداً (۷۳۱).

لكن يردّ على هذا أن النفل يتجوز أن يصلي الإنسان فيه قاعداً، فإذا قارب الركوع قام.

والفريضة الأصل فيها أن يصلّي قائماً، فنقول: ابدأها قائماً ثم إذا تعبت فاجلس؛ لأنك ربما تعتقد أنك لا تستطيع القيام كله، ثم تقدر عليه، فنقول: ابدأ الآن بما تقدر عليه وهو القيام، ثم إن عجزت فاجلس، وهذا أقرب.

نكني أرى عمل الناس الآن في المساجد بالنسبة للشيوخ والمرضى، يصلي جالساً فإذا قارب الركوع قام، ولا أنكر عليهم لأني ليس عندي جزم أو نص بأنه يبدأ أولاً بالقيام ثم إذا تعب جلس، لكن مقتضى القواعد أنه يبدأ قائماً فإذا تعب جلس.

٧- لا ينبغي للإنسان إذا سمع أمر الرسول على أن يقول: هل هو واجب أم مستحبّ؟ لقوله: «فَأْتُوا مِنْهُ مَا استَطَعْتُمْ» ولا تستفصل، فأنت عبد منقاد لأمر الله عزّ وجل ورسوله على .

لكن إذا وقع العبد وخالف فله أن يستفصل في أمره، لأنه إذا كان واجباً فإنه يجب عليه التوبة، وإذا كان غير واجب فالتوبة ليست واجبة.

٨ أن ما أمر به النبي علي أو نهى عنه فإنه شريعة، سواء كان ذلك في القرآن أم لم يكن، فيعمل بالسنة الزائدة على القرآن أمراً أو نهياً.

هذا من حيث التفصيل، لأن في السنة ما لا يوجد في القرآن على وجه التفصيل، لكن في القرآن ما يدل على وجوب اتباع السنة، وإن لم يكن لها ذكر في القرآن مثل قول الله تعالى: ﴿ مَن يُطِعِ ٱلرَّسُولَ فَقَدْ أَطَاعَ ٱللَّهُ ﴾ [النساء: ٨٠] ومثل قول الله تعالى: ﴿ فَعَامِنُوا بِٱللّهِ وَرَسُولِهِ ٱلنّبِي ٱلْأُمِنِ ٱللَّهِ عَالَى عَلَى اللّهِ وَالْعَرَافِ اللهِ وَرَسُولِهِ النّبِي ٱلْأُمِنِ ٱللّهِ عَالَى عَلَى أَن السنة شريعة يجب وَكَاتَبِعُوهُ ﴾ [الأعراف: ١٥٨] فالقرآن دل على أن السنة شريعة يجب العمل بها، سواء ذكرت في القرآن أم لا.

9- أن كثرة المسائل سبب للهلاك ولا سيّما في الأمور التي لا يمكن الوصول إليها مثل مسائل الغيب كأسماء الله وصفاته، وأحوال يوم القيامة، لا تكثر السؤال فيها فتهلك، وتكون متنطّعاً متعمّقاً.

وأما ما يحتاج الناس إليه من المسائل الفقهية فلا حرج من السؤال عنها مع الحاجة لذلك، وأما إذا لم يكن هناك حاجة، فإن كان طالب علم فليسأل وليبحث، لأن طالب العلم مستعد لإفتاء من يستفتيه، وأما إذا كان غير طالب علم فلا يكثر السؤال.

١٠ أن الأمم السابقة هلكوا بكثرة المساءلة، وهلكوا بكثرة الاختلاف على أنبيائهم.

11 ـ التحذير من الاختلاف على الأنبياء، وأن الواجب على المسلم أن يوافق الأنبياء عليهم الصلاة والسلام وأن يعتقدهم أئمة وأنهم عبيد من عباد الله، أكرمهم الله تعالى بالرسالة، وأن خاتمهم محمد رسول الله على أرسله إلى جميع الناس، وشريعته هي دين الإسلام الذي ارتضاه الله تعالى لعباده، وأن الله لا يقبل من أحد دينا سواه، قال تعالى: ﴿ إِنَّ ٱلدِّينَ عِندَ ٱللّهِ ٱلإِسْلَامُ ﴾ [آل عمران: ١٩]. والله الموفق.

حب (انرَّجَلِ (الْمَجْنَّ يُّ (أُسِلِينَ (الْبَرْرُ (الْفِرْدُوكِيسِ

## الحديث العاشر

عَنْ أَبِيْ هُرَيْرَةَ رَضِيَ اللهُ تَعَالَى عَنهُ قَالَ: قَالَ رَسُوْلُ اللهِ ﷺ: ﴿إِنَّ اللهُ تَعَالَى طَيِّبُ لاَ يَقْبِلُ إِلاَّ طَيِّبًا وَإِنَّ اللهُ أَمَرَ المُؤْمِنِيْنَ بِمَا أَمَرَ بِهِ المُرْسَلِيْنَ فَقَالَ: ﴿ يَتَأَيُّهَا الّذِينَ الرَّسُلُ كُلُواْ مِن الطَّيِّبَتِ وَاعْمَلُواْ صَلِحًا ﴾ [المؤمنون: ٥١] وقال: ﴿ يَتَأَيُّهَا الَّذِينَ الرَّسُلُ كُلُواْ مِن الطَّيِبَتِ مَا رَزَقْنَكُمْ ﴾ [البقرة: ١٧٢] ثُمَّ ذَكرَ الرَّجُلَ يُطِيلُ السَّفرَ السَّمَاءِ، يَا رَبِّ يَا رَبِّ، وَمَطْعَمُهُ حَرَامٌ ، وَمَشْرَبُهُ حَرَامٌ ، وَمَشْرَبُهُ حَرَامٌ ، وَمَشْرَبُهُ عَرَامٌ ، وَعَشْرَبُهُ عَرَامٌ ، وَعُذِي بِالحَرَامِ فَأَنَّى يُسْتَجَابُ لذلك » (١٥ رواه مسلم ،

## الشرح

"إِنَّ اللهَ تَعَالَى طَيَّبٌ كلمة طيب يمعنى طاهر منزّه عن النقائص، لا يعتريه الخبث بأي حال من الأحوال، لأن ضد الطيب هو الخبيث، كما قال الله عزّ وجل: ﴿ قُل لَا يَسَتَوِى ٱلْخَبِيثُ وَالطَّيِبُ ﴾ [المائدة: ١٠٠]، وقال: ﴿ الْخَبِيثُنَ وَالطَّيِبُ وَالطَّيِبِينَ وَالطَّيِبُونَ لِلطَّيِبِينَ وَالطَّيِبِينَ وَالطَّيبِينَ وَاللهُ واللهُ وا

«لاَ يَقْبَلُ إِلاَّ طَيِّبًاً» فهو سبحانه وتعالى، لا يقبل إلا الطيب من الأقوال،

<sup>(</sup>۱) أخرجه مسلم، كتاب الزكاة، باب قبول الصدقة من الكسب الطيب وتربيتها، (١٠١٥)،(١٠٥).

والأعمال وغيرها، وكل رديء فهو مردودٌ عند الله عزّ وجل، فلا يقبل الله إلا الطيب، ومن ذلك الصدقة بالمال الخبيث لا يقبلها الله عزّ وجل، لأنه لا يقبل إلا طيباً، ولهذا جاء في الحديث الصحيح: «مَنْ تَصَدَّقَ بِعِدْلِ تَمْرَةٍ مِنْ طَيِّبٍ وَلاَ يَقْبَلُ اللهُ إلاَّ الطَّيِّبَ فَإِنَّ اللهَ تَعَالَى يَأْخُذُها بِيَمِينهِ ويُرَبِّيها كما يُرَبِّي أَحَدُكُمْ فَلُوّهُ حَتَّى تَكُونَ مِثْلَ الجَبَل»(١).

فالطيب من الأعمال: ما كان خالصاً لله موافقاً للشريعة.

والطيب من الأموال: ما اكتسب عن طريق حلال، وأما ما اكتسب عن طريق محرّم فإنه خبيث.

"وَإِنْ اللهُ أَمْرَ المُؤمِنِينَ بِمَا أَمْرَ بِهِ المُرْسَلِيْنَ " تَعْلَيَةُ لَشَأَن المؤمنين ، وأنهم أهل أن يوجّه إليهم ما أمر به الرسل ، فقال عزّ وجل في أمر المرسلين : ﴿ يَتَأَيُّهَا الرّسُلُ كُلُواْ مِنَ ٱلطّيبَتِ وَأَعْمَلُواْ صَلِيطًا ﴾ [المؤمنون: ٥١] فأمر الرسل أن يأكلوا من الرّسُلُ كُلُواْ مِنَ ٱلطّيبات وهي التي أحلها الله عزّ وجل ، واكتسبت عن طريق شرعي . فإن لم يحلّها الله كالخمر فإنها لا تؤكل ، وإن أحلّها الله ولكن اكتسبت عن طريق محرّم فإنها لا تؤكل ، وإن أحلّها الله ولكن اكتسبت عن طريق محرّم فإنها لا تؤكل ، وأضرب لذلك مثلين :

الأول: رجل أكل من شاة ميتة، فهذا لم يأكل من الطيبات، لأن الله تعالى حرّم أكل الميتة. وهذا محرّم لذاته.

الثاني: رجل غصب شاة وذبحها وأكل منها، فحكمها أنها ليست بطيبة وهي محرمة لكسبها.

«وَاعْمَلُوا صَالِحَاً» أي اعملوا عملاً صالحاً.

 <sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري، كتاب الزكاة، باب الصدقة من كسب طيب، (۱٤۱۰)، ومسلم، كتاب الزكاة، باب قبول الصدقة من الكسب الطيب وتربيتها، (۱۰۱٤)، (٦٣).

فأمرهم بالأكل الذي به قوام البدن، ثم أمرهم بالعمل الذي يكون نتيجة للأكل، لكنه قال: «وَاعْمَلُوا صَالِحاً» وصالح العمل هو ما جمع بين: الإخلاص والمتابعة.

ولهذا روي عن بعض السلف أنه قال: العمل الصالح ما كان خالصاً صواباً. أي خالصاً لله صواباً على شريعة الله.

وقال تعالى في أمر المؤمنين: ﴿ يَتَأَيُّهَا الَّذِينَ ءَامَنُوا كُلُواْ مِن طَيِّبَتِ مَا رَزَقْنَكُمْ ﴾ وأمر البقرة: ١٧٢] كما قال للرسل: ﴿ كُلُواْ مِن طَيِّبَنَتِ مَا رَزَقْنَكُمْ ﴾ فأمر المؤمنين بما أمر به المرسلين.

إذاً نقول: المؤمنون مأمورون بالأكل من الطيبات، والمرسلون كذلك مأمورون بالأكل من الطيبات.

«ثُمَّ ذَكَرَ الرَّجُلَ يُطِيْلُ السَّفَرَ أَشْعَثَ أَغْبَرَ، يَمُدُّ يَدَيْهِ إِلَى السَّمَاءِ، يَا رَبِّ يَا رَبِّ يَا رَبِّ . . . » يعني ضرب النبي ﷺ مثلاً لهذا الرجل: «يُطِيْلُ السَّفَرَ» والسفر، من أسباب إجابة الدعاء، ولا سيما إذا أطاله .

«أَشْعَثَ أَغْبَرَ» يعني أشعث في شعره أغبر من التراب، أي أنه لا يهتم بنفسه بل أهم شيء عنده الدعاء.

«يَمُدُّ يَدَيْهِ إِلَى السَّمَاءِ» ومد اليدين إلى السماء من أسباب إجابة الدعاء، كما جاء في الحديث: «إنَّ الله حييٍّ كَرِيْمٌ يَسْتَحْيِي مِنْ عَبْدِهِ إِذَا رَفَعَ يَدَيْهِ إِلَيْهِ أَنْ يَرُدَّهُمَا صِفْرًاً» (١).

«يَا رَبِّ يَا رَبِّ» نداء بوصف الربوبية ، لأن ذلك وسيلة لإجابة الدعاء ، إذ إن إجابة الدعاء ، وذ إن إجابة الدعاء من مقتضيات الربوبية .

<sup>(</sup>۱) أخرجه أبو داود، كتاب الصلاة، باب الدعاء (۱٤٨٨)، والترمذي، كتاب الدعوات (٣٥٥٦) وحسنه الحافظ في الفتح.

«وَمَطْعَمُهُ حَرَامٌ» يعني طعامه الذي يأكله حرام، أي حرام لذاته أو لكسبه. «وَمَشْرَبُهُ حَرَامٌ» يعني شرابه الذي يشربه حرام، إما لذاته أو لكسبه.

«وَعُذِيَ بِالحَرَام» يعني أنه تغذّى بالحرام الحاصل من فعل غيره.

«فَأَنَّى» اسم استفهام، والمرادبه الاستبعاد.

«يستجاب لذلك» يعني يبعد أن يستجاب لهذا، مع أن أسباب الإجابة موجودة.

وهذا للتحذير من أكل الحرام، وشربه، ولبسه، والنغذّي به.

### \* من فوائد الحديث:

١- أن من أسماء الله تعالى الطيّب، لقوله: "إنَّ الله طيّبٌ" وهذا يشمل طيب ذاته، وأسمائه، وصفاته، وأفعاله، وأحكامه.

فأسماؤه كلّها حسنى، ولا يوجد في أسماء الله ما يكون فيه النقص لا حقيقة ولا فرضاً، فكل أسماء الله تعالى ليس فيها نقص بوجه من الوجوه، لأن الله تعالى قال ﴿ وَيِلّهِ ٱلْأَسَمَاء الله تعالى الله تعالى قال ﴿ وَيِلّهِ ٱلْأَسَمَاء الله تعالى الله تعالى قال ﴿ وَيِلّهِ ٱلْأَسَمَاء الله تعالى قال المذكر: الأحسن.

ولذلك لا تجد في أسماء الله ما يحتمل النقص أبداً، ولهذا باب الصفات أوسع من باب الأسماء، لأن كل اسم متضمن لصفة، وأفعاله لا منتهى لها، ﴿ وَلَوْ أَنَّما فِي ٱلْأَرْضِ مِن شَجَرَةٍ ٱقَلْاَمُ وَٱلْبَحْرُ يَمُدُّهُ مِن كَما أَن أقواله لا منتهى لها، ﴿ وَلَوْ أَنَّما فِي ٱلْأَرْضِ مِن شَجَرَةٍ ٱقْلَامُ وَٱلْبَحْرُ يَمُدُّهُ مِنَ عَلَى الله المجيء، بَعْدِهِ عَسَبْعَةُ أَبِحُر مِنا قَلْهُ الله المجيء، والبطش كما قال تعالى ﴿ وَجَاءً رَبُّك ﴾ [الفجر: ٢٢] وقال: ﴿ إِنَّ بَطْشَ رَبِكَ لَسَدِيدُ الله المنه على الوجه الوارد، لَشَدِيدُ الله على الوجه الوارد، ولا نسميه بها، فلا نقول من أسمائه: الجائي والباطش وإن كنا نخبر بذلك عنه سبحانه ونصفه به .

وهو سبحانه وتعالى طيب في صفاته: فكل صفات الله تعالى طيبة ليس فيها نقص بوجه من الوجوه، فمثلاً:

القدرة والسمع، والبصر، والتكلم، كل هذه صفات طيبة يتصف الله تعالى بها. وهناك من الصفات ما تكون كمالاً في حال ونقصاً في حال، وهذه الصفات لا تكون جائزة في حق الله ولا ممتنعة على سبيل الإطلاق، فلا تُشبَت له سبحانه إثباتاً مطلقاً، ولا تُنفَى عنه نفياً مطلقاً، بل لابد من التفصيل: فتجوز في الحال التي تكون كمالاً، وتمنع في الحال التي تكون نقصاً، وذلك كالمكر، والكيد، والخداع ونحوها، فهذه الصفات تكون كمالاً إذا كانت في مقابلة من يعاملون الفاعل بمثلها، لأنها حينئذ تدل على أن فاعلها قادر على مقابلة عدوه بمثل فعله أو أشد، وتكون نقصاً في غير هذه الحال، ولهذا لم يذكرها الله من صفاته على سبيل الإطلاق، وإنما ذكرها في مقابلة من يعاملونه ورسله بمثلها، كقوله تعالى: ﴿ وَيَمْكُرُونَ وَيَمْكُرُ اللّهُ وَاللّهُ خَيْرُ ٱلمَاكِينَ اللّهُ وَلِهُ اللّهُ مَن صفاته على سبيل الإطلاق، وإنما ذكرها في مقابلة من يعاملونه ورسله بمثلها، كقوله تعالى: ﴿ وَيَمْكُرُونَ وَيَمْكُرُ اللّهُ وَاللّهُ خَيْرُ ٱلمَاكِينَ الْمَاكِينَ اللّهُ وَلِهُ اللّهُ مَنْ الطارة. ١٥] وقوله: ﴿ إِنّهُمْ يَكِيدُونَ كَيْدًا اللّهُ وَاللّهُ خَيْرُ ٱلطارة. ١٥].

وكقوله: ﴿ يُخَدِعُونَ ٱللَّهَ وَٱلَّذِينَ مَامَنُواْ وَمَا يَخْدَعُونَ إِلَّا أَنفُسَهُمْ ﴾ [البقرة: ٩] وقوله: ﴿ إِنَّ ٱلْمُنَفِقِينَ يُخَدِعُونَ ٱللَّهَ وَهُوَ خَدِعُهُمْ ﴾ [النساء: ١٤٢] فأثبت الخداع لأنه يدل على القوة.

وأما الخيانة فلا يوصف الله بها، لأنها نقص بكل حال، فلا يوصف الله تعالى بالخيانة، ويدل لهذا قول الله تعالى: ﴿ وَإِن يُرِيدُواْ خِيَانَكَ فَقَدْ خَانُواْ الله عالى عَن قَبْلُ فَاَمْكُنَ مِنْهُمُ ﴾ [الأنفال: ٧١] ولم يقل: فقد خانوا الله من قبل فخانهم، لأن الخيانة خِدعة في مقام الأمان، وهي صفة ذمّ مطلقاً، وبهذا عرف أن قول «خان الله من يخون» قول منكر فاحش يجب النّهي عنه وهو وصف ذم لا يوصف الله الله من يخون» قول منكر فاحش يجب النّهي عنه وهو وصف ذم لا يوصف الله

إذاً صفات الله تعالى كلها طيبة، وقد قال الله تعالى في القرآن الكريم: ﴿ وَلِلَّهِ ٱلْمَثَلُ ٱلْأَعْلَى ﴾ [النحل: ٦٠] أي الوصف الأعلى من كل وجه.

كذلك أيضاً هو طيبٌ في أفعاله، فأفعال الله تعالى كلها طيبة، لا يفعل إلا خيراً وتقدم لنا الجواب عن قوله في القدر: «خَيْرِهِ وَشَرِّهِ» (١) فأفعاله كلّها خيرٌ وأحكامه كذلك كلّها متضمنة لمصلحة العباد في معاشهم ومعادهم، ولذا فهى طيبة صالحة لكلّ زمان ومكان وحال.

٢\_كمال الله عزّ وجل في ذاته، وصفاته، وأفعاله، وأحكامه.

"\_أن الله تعالى غنيّ عن الخلق فلا يقبل إلا الطيب، لقوله: «لا يَقْبَلُ إلاَّ طَيِّبًاً» فالعمل الذي فيه شرك لا يقبله الله عزّ وجل لأنه ليس بطيب، وكذا التصدق بالمال المسروق لا يقبله الله لأنه ليس بطيب، والتصدّق بالمحرّم لعينه لا يقبله الله لأنه ليس بطيب.

٤ ـ تقسيم الأعمال إلى مقبول ومردود، لقوله: «لا يَقْبَلُ إِلاَ طَيِّبًا» فنفي القبول يدل على ثبوته فيما إذا كان طيباً، وهذا شيء ظاهر.

ومن ذلك أيضاً قول النبي ﷺ: «لا يَقْبَلُ الله صَلاةَ أَحَدِكُمْ إِذَا أَحْدَثَ حَتَّى يَتَوَضأ» (٢) هذا في العمل المقبول.

ومنه قوله ﷺ: «مَنْ عَمِلَ عَمَلاً لَيْسَ عَلَيْهِ أَمْرُنَا فَهُوَ رَدُّا» (٣) وهذا في العمل المردود.

٥- أن الرسل عليهم الصلاة والسلام يؤمرون وينهون، لقوله: «إِنَّ اللهُ

<sup>(</sup>۱) انظر ص ۲۰.

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري، كتاب الوضوء، باب لا تقبل صلاة بغير وضوء، ومسلم، كتاب الطهارة، باب وجوب الطهارة للصلاة، (٢٢٥)، (٢).

<sup>(</sup>٣) سبق تخریجه صفحة (١٨).

أَمَرَ المُؤْمِنينَ بِمَا أَمَرَ بِهِ المُرسَلِينَ» وهو كذلك فالرُّسل عليهم الصلاة والسلام أَكمل العباد عبادة لله عزّ وجل، ولهذا كان النبي عَلَيْ يقوم في الليل حتى تتورّم قدماه، فقيل له في ذلك: إنه قد غُفِر لك ما تقدّم من ذنبك وما تأخر. فقال: «أفكل أكُونُ عَبْداً شَكُوراً» (١) صلوات الله وسلامه عليه. وقس حال النبي عليه بحالنا اليوم، فالإنسان منا ينام إلى طلوع الفجر مع أن نعم الله علينا لا تحصى، ولقد قام مع النبي عليه ثلاثة رجال شبّان وعجزوا أن يلحقوه في تهجّده.

فهذا الصحابي الجليل حذيفة بن اليمان رضي الله عنه قام مع النبي على الله يتهجّد يقول: «فقرأ سورة البقرة فقلت يركع عند المائة فمضى حتى أكملها، فقلت يركع، فشرع في سورة النساء وأكملها، ثم شرع في سورة آل عمران وأكملها»(٢)، وهو شاب.

وابن عباس رضي الله عنهما قام مع النبي على ذات ليلة ورأى من تهجده ما يطول (٣). والحاصل: أن الرسل مأمورون منهيون وأنهم أقوم الناس بعبادة الله عزّ وجل.

٦- أن المؤمنين مأمورون منهيون لقوله: «وَإِنَ اللهُ أَمَرَ المُؤمِنِينَ بِمَا أَمَرَ بِهِ المُؤمِنِينَ بِمَا أَمَرَ بِهِ المُرْسَلِينَ» وكلما كان الإنسان أقوى إيماناً كان أكثر امتثالاً لأمر الله عزّ وجل، وإذا رأيت من نفسك هبوطاً في امتثال الأوامر فأتّهمها بنقص الإيمان وصحح

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري، كتاب التفسير، باب (ليغفر لك الله ما تقدم من ذنبك وما تأخر) (٤٨٣٦)، مسلم، كتاب صفات المنافقين، باب إكثار الأعمال والاجتهاد في العبادة (٢٨١٩).

<sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم، كتاب صلاة المسافرين، باب استحباب تطويل القراءة في صلاة الليل (٢).

<sup>(</sup>٣) أخرجه مسلم، كتاب صلاة المسافرين، باب صلاة النبي ﷺ ودعائه بالليل (٧٦٣).

الوضع قبل أن يستشري هذا المرض فتعجز عن الاستقامة فيما بعد .

٧- استعمال ما يشجع على العمل، وجهه: قول النبي عَلَيْ : «إِنَ الله أَمَرَ المُؤمِنِينَ بِمَا أَمَرَ بِهِ المُرْسَلِينَ» فإذا علم المؤمن أن هذا من مأمورات المرسلين فإنه يتقوى ويتشجع على الامتثال.

٨- الأمر بالأكل من الطيبات للمؤمنين والمرسلين.

ويتفرّع على هذا فائدة: ذم من امتنع عن الطيبات بدون سبب شرعي، فلو أن إنساناً بعد أن منّ الله على الأمة بالغنى وأنواع الثمار والفواكه قال: أنا لن آكل هذه تورّعاً لا لعدم الرّغبة، فإنه قد أخطأ وعمله خلاف عمل السلف الصالح، لأن السلف الصالح لما فتحوا البلاد صاروا يأكلون ويشربون أكلاً وشرباً لا يعرفونه في عهد النبي على فمن امتنع عن الطيبات بغير سبب شرعي فهو مذموم رادّ لمنة الله عزّ وجل عليه، ومن المعلوم بالعقل أن ردّ منة ذي المنة إساءة أدب، فلو أن رجلاً من الكرماء أهدى إليك هدية ورددتها فإن هذا يعتبر سوء خلق وأدب، ولهذا كان النبي كلي لا يرد الهدية (١)، ولو كانت الهدية شيئاً قليلاً فإنه يقبلها عليها ويثيب عليها.

والخلاصة: أن الامتناع عن الطيبات لغير سبب شرعي مذموم.

9\_أنه يجب شكر نعمة الله عزّ وجل بالعمل الصالح لقوله تعالى للرسل: 
﴿ كُلُواْ مِنَ ٱلطَّيِبَنتِ وَأَعْمَلُواْ صَلِيحًا ﴾ [المؤمنون: ٥١] وفي المؤمنين قال: ﴿ كُلُواْ مِن طَيِبَنتِ مَا رَزَقْنَكُمْ وَأَشَكُمُ وَأَشِكُمُ وَأَشِكُمُ وَأَشِكُمُ وَأَشِكُمُ وَأَشِكُمُ وَأَشِكُمُ وَأَشِيهِ ﴾ [البقرة: ١٧٢].

ويتفرّع من الجمع بين الآيتين: أن الشكر هو العمل الصالح، لقول النبي على الله أمر المُؤمِنِينَ بِمَا أَمَرَ بِهِ المُرْسَلِينَ » والذي أمر به المرسلين شيئان:

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري، كتاب الهبة، باب المكافأة في الهبة، (٢٥٨٥).

الأول: الأكل من الطيبات.

والثاني: العمل الصالح.

فليس كل من قال: الشكر لله، والحمد لله، يكون شاكراً حتى يعمل صالحاً، ولهذا قال بعض الفقهاء: الشكر طاعة المنعم، أي القيام بطاعته، وهذا معنى قوله: ﴿ وَاعْمَلُواْ صَالِحًا ﴾ [المؤمنون: ٥١].

1. توجيه الأمر لمن هو متصف به لقوله: «واعْملُوا صَالِحاً» فوجه الأمر بالعمل الصالح للمرسلين مع أنهم يعملون الصالحات ولاشك في ذلك، وهذا كقوله تعالى لرسوله محمد على: ﴿ يَكا يَّهُا النَّيْ اَتَقِ اللَّهُ ﴾ [الأحزاب: ١] وقوله وَإِذْ تَقُولُ لِلَّذِى آنَعُمَ اللَّهُ عَلَيْهِ وَأَنْعَمَت عَلَيْهِ أَمْسِكُ عَلَيْكَ زَوْجَكَ وَأَقِى اللَّهُ وَتُحْفِي فِ نَفْسِكَ مَا اللَّهُ مُبْدِيهِ ﴾ [الأحزاب: ٣٧] ففي هذه الآيات أمر الله رسوله على التقوى مع أنه على أنقى الناس لله عز وجل، والواحد منا ونحن مفرطون إذا بالتقوى مع أنه على أنقى الناس لله عز وجل، والواحد منا ونحن مفرطون إذا واقع فيه؟!، ورسول الله على يخاطبه ربه بقوله: ﴿ يَكَأَيُّهُا النِّي أَنَّقِ اللّهَ ﴾ [الأحزاب: ١].

فالرسل عليهم الصلاة والسلام مأمورون بالعمل الصالح وإن كانوا يعملونه تثبيتاً لهم على ما هم عليه ليستمرّوا عليه.

١١ ـ تحريم الخبائث، لقوله: ﴿ مِنَ ٱلطَّيِبَاتِ ﴾ وقوله في المؤمنين: ﴿ مِن طَيِبَاتِ مَا رَزَقُنَكُمُ ﴾ [البقرة: ١٧٢].

لكن ما هو مدار الخبث: أَعَلى ما يستخبثه الناس وكل إنسان بطبيعته؟ أو أن نقول: الخبيث ما استخبثه الشرع؟

والجواب: الخبيث ما استخبثه الشرع، لأنه لا يمكن أن يرد هذا إلى عقول الناس، لأنه يفتح من الشر والخلاف ما هو معلوم، ولنضرب لهذا

مثالاً: بعض الناس يستقذر ويستخبث أكل الجراد. ومن الناس من يستخبث الضب، وهما حلال، وعلى هذا فالاستخباث ليس مرجعه للكراهة الطبيعية، لأن كل إنسان يكره ما لا يعتاد أكله.

فبعض العرب كما قيل عنهم: يأكل كل ما هب ودب إلا الخنفساء أو شيء مثل الخنفساء، والباقي كله يؤكل، وعلى هذا فالمرجع في كون الشيء طيباً أو خبيثاً إلى الشرع لا إلى أذواق الناس.

١٢ ـ استبعاد إجابة آكل الحرام لو عمل من أسباب الإجابة ما عمل ، لأن النبي على ذكر الرجل يطيل السفر أشعث أغبر . . . . وقال بعد ذلك «أنّى يُسْتَجَابُ لذلك» وهذا استفهام استبعاد .

لكن هل هذا يعني أنه يستحيل أن يجاب؟

والجواب: لا، لأن الإنسان قد يستبعد شيئاً ولكن يقع، والنبي ﷺ استبعد هذا تنفيراً عن أكل الحرام.

17 أن السفر من أسباب إجابة الدعاء، وجه هذا: أنه وردت أحاديث في أن المسافر لا ترد دعوته (١)، ثم إن ذِكْرَ الرسول على أن المسافر لا ترد دعوته (١)، ثم إن ذِكْرَ الرسول على أن السفر تأثيراً في إجابة الدعاء، ولاسيما إذا أطال السفر وبعد عن الوطن فإن قلبه يكون أشد انكساراً ولجوءاً إلى الله عزّ وجل.

١٤ ـ أن الشعث والغبرة من أسباب إجابة الدعاء .

لكن هذا قد يرد عليه أن التورع عن المباحات بدون سبب شرعيِّ

<sup>(</sup>۱) (ثلاث دعوات مستجابات لا شك فيهن: دعوة الوائد على ولده، ودعوة المسافر، ودعوة المسافر، ودعوة المظلوم) أخرجه الإمام أحمد (۲/ ۲۵۸) وأبو داود، كتاب الصلاة، باب الدعاء بظهر الغيب (۱۵۳٦)، والترمذي، كتاب الدعوات، باب ما ذكر في دعوة المسافر (۳٤٤٢).

مذمومٌ، فيقال المراد بالحديث: أن هذا الرجل يهتم بأمور الآخرة أكثر من اهتمامه بأمور الدنيا.

١٥ ـ أن رفع اليدين في الدعاء من أسباب الإجابة .

ويكون الرفع بأن ترفع يديك تضم بعضهما إلى بعض على حذاء الثّندُؤتين أي أعلى الصدر، ودعاء الابتهال ترفع أكثر من هذا، حتى إن النبي على السماء وعاء الاستسقاء رفع يديه كثيراً حتى ظن الظان أن ظهورهما نحو السماء من شدة الرفع، وكلما بالغت في الابتهال فبالغ في الرفع.

وهنا مسألة: هل رفع اليدين مشروع في كل دعاء؟

الجواب: هذا على ثلاثة أقسام: القسم الأول: ما ورد فيه رفع اليدين. والقسم الثاني: ما ورد فيه عدم الرفع. والقسم الثالث: مالم يرد فيه شيء.

فمثال القسم الأول: إذا دعا الخطيب باستسقاء، أو استصحاء فإنه يرفع يديه والمأمومون كذلك، لما رواه البخاري في حديث أنس رضي الله عنه «في قصّة الأعرابي الذي طلب من الرسول عليه في خطبة الجمعة أن يستسقي فرفع النبي عليه يدعو ورفع الناس أيديهم معه يدعون»(١)

ومما جاء في السنة رفع اليدين في قنوت النوازل والوتر. وكذلك رفع اليدين على الصفا وعلى المروة وفي عرفة، وما أشبه ذلك فالأمر فيها واضح.

الثاني: ما ورد فيه عدم الرفع كالدعاء حال خطبة الجمعة في غير الاستسقاء والاستصحاء، فلو دعا الخطيب للمؤمنين والمؤمنات أو لنصر المجاهدين في خطبة الجمعة فإنه لا يرفع يديه، ولو رفعهما لأنكر عليه، ففي

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري، كتاب الاستسقاء، باب الاستسقاء في خطبة الجمعة غير مستقبل القبلة (١٠٢٩).

صحيح مسلم عن عمارة بن رؤيبة أنه رأى بشر بن مروان على المنبر رافعاً يديه فقال: «قبح الله هاتين اليدين، لقد رأيت رسول الله على ما يزيد أن يقول بيده هكذا. وأشار بإصبعه المسبحة»(١)، وكذلك رفع اليدين في دعاء الصلاة كالدعاء بين السجدتين، والدعاء بعد التشهد الأخير، وما أشبه ذلك، هذا أيضاً أمره ظاهر.

الثالث: ما لم يرد فيه الرفع ولا عدمه: فالأصل الرفع لأنه من آداب الدعاء ومن أسباب الإجابة، قال النبي ﷺ «إِنَّ الله حَييُّ كَرِيْمٌ يَسْتَحْييُ مِنْ عَبْدِهِ إِذَا رَفَعَ إِلَيْهِ يَدَيْهِ أَنْ يَرُدَّهُمَا صِفْراً» (٢).

لكن هناك أحوال قد يُرَجَّحُ فيها عدم الرّفع وإن لم يرد كالدعاء بين الخطبتين مثلاً، فهنا لا نعلم أن الصحابة كانوا يدعون فيرفعون أيديهم بين الخطبتين مثلاً، فرفع اليدين في هذه الحال محل نظر، فمن رفع على أن الأصل في الدعاء رفع اليدين فلا يُنْكَرُ عليه، ومن لم يرفع بناءً على أن هذا ظاهر عمل الصحابة فلا ينكر عليه، فالأمر في هذا إن شاء الله واسع.

١٦ - أن من أسباب إجابة الدعاء التوسل إلى الله تعالى بالربوبية لقوله: «يَا رَبّ يَا رَبّ» وقد ورد في حديث: أن الإنسان إذا قال: يارب يارب يارب قال الله تعالى: ماذا تريد أو كلمة نحوها، ثم استجاب له، ولهذا تجد أكثر الأدعية الموجودة في القرآن مصدرة بـ: يارب.

ولما سمع بعض السلف داعياً يقول: يا سيدي، فقال: لا تقل يا سيدي، قل ما قالت الرسل: يارب. وذلك لأن العدول عن الألفاظ الشرعية

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم، كتاب الجمعة، باب تخفيف الصلاة والخطبة (٨٧٤).

<sup>(</sup>٢) تقدم تخريجه ص ١٦٥.

غلط؛ وإن كان الإنسان يجد أن ذلك أشد تعظيماً.

وهذه بليّة ابتُليّ بها كثير من الناس، تجدهم يأتون بأسجاع كثيرة من الأدعية لا زمام لها، وربما يكون بعضها محذوراً، ويعدلون عن الأدعية الشرعية، ولهذا أوصيكم بأن لا تعدلوا عن الأدعية الشرعية إلى غيرها، إلا من له حاجة خاصة، يريد أن يسأل ربه إياها، فهذا شيء آخر، لكن تأتي بأسجاع طويلة عريضة لا أصل لها ولا زمام، فهذا خلاف ما ينبغي للإنسان إذا دعا الله عزّ وجل.

17 التحذير البالغ من أكل الحرام، لأن أكل الحرام من أسباب ردّ الدعاء وإن توفرت أسباب الإجابة، لقول النبي على: «فَأَنَى يُسْتَجَابُ لذلك» هذا مع أن أكل الحرام - والعياذ بالله - سبب لانصراف الإنسان عن القيام بواجب الدين، لأن البدن يكون متغذياً على شيء فاسد، والمتغذي على فاسد سيؤثر عليه هذا الغذاء. والله المستعان.

\* \* \*

177 =

# الحديث الحادي عشر

عَنْ أَبِي مُحَمدِ الْحَسَنِ بنِ عَلِيّ بنِ أَبِي طَالَبٍ سِبْطِ رَسُولِ اللهِ ﷺ وَرَبُولِ اللهِ ﷺ: «دَعْ مَا يَرِيْبُكَ إِلَى مَا لاَ يَرِيْبُكَ إِلَى مَا لاَ يَرِيْبُكَ إِلَى مَا لاَ يَرِيْبُكَ »(١) رواه الترمذي والنسائي وقال الترمذي: حديث حسن صحيح.

#### الشرح

الحسن بن علي بن أبي طالب رضي الله عنهما سبط النبي على والسبط: هو ابن البنت، وابن الابن يسمى: حفيداً، وقد وصفه النبي على بأنه سيد فقال: "إِنَّ ابنِي هذَا سَيِّدٌ، وسَيُصْلِحُ اللهُ بهِ بَيْنَ فِتَتَيْنِ مِنَ المُسْلِمِيْنَ» (٢) وكان الأمر كذلك، فإنه بعد أن استشهد على بن أبي طالب رضي الله عنه وبويع بالخلافة للحسن تنازل عنها لمعاوية رضي الله عنه، فأصلح الله بهذا التنازل بين أصحاب معاوية وأصحاب على رضي الله عنهما، وحصل بذلك خير كثير.

وهو أفضل من أخيه الحسين رضي الله عنهما، لكن تعلقت الرافضة بالحسين لأن قصة قتله رضي الله عنه تثير الأحزان، فجعلوا ذلك وسيلة، ولو كانوا صادقين في احترام آل البيت لكانوا يتعلقون بالحسن أكثر من الحسين، لأنه أفضل منه.

 <sup>(</sup>١) أخرجه الترمذي، كتاب صفة القيامة، باب (٢٥١٨). والنسائي، كتاب الأشربة، باب الحث على ترك الشبهات، (٥٧١١).

 <sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري، كتاب الصلح، باب قول النبي ﷺ للحسن بن علي رضي الله عنه،
 (٢٧٠٤).

وأما قوله: «ورَيحانَتِهِ» الريحانة هي تلك الزهرة الطيبة الرائحة، وقد وصف النبي عَلَيْةِ الحسن والحسين بأنهما ريحانتاه (١).

وقوله: «دَعْ» أي اترك «مَا يوِيْبُكَ» أي ما يلحقك به ريب وشك وقلق «إِلَى مَا لاَ يَرِيْبُكَ» أي إلى شيء لا يلحقك به ريبٌ ولا قلق.

وهذا الحديث من جوامع الكلم وما أجوده وأنفعه للعبد إذا سار عليه، فالعبد يرد عليه شكوك في أشياء كثيرة، فنقول: دع ما فيه شك إلى ما لاشك فيه حتى تستريح وتسلم، فكل شيء يلحقك به شكّ وقلق وريب اتركه إلى أمر لا يلحقك به ريب، وأما إذا وصل إلى حد الوسواس فلا تلتفت له.

وهذا يكون في العبادات، ويكون في المعاملات، ويكون في النكاح، ويكون في النكاح، ويكون في كل أبواب العلم.

ومثال ذلك في العبادات: رجل انتقض وضوؤه، ثم صلى، وشكّ هل توضّأ بعد نقض الوضوء أم لم يتوضّأ؟ فوقع في الشكّ، فإن توضّأ فالصلاة صحيحة، وإن لم يتوضّأ فالصلاة باطلة، وبقى في قلق.

فنقول: دع ما يريبك إلى ما لا يريبك، فالريب هنا صحة الصلاة، وعدم الريب أن تتوضأ وتصلى.

وعكس المثال السابق: رجل توضّأ ثم صلى وشك هل انتقض وضوؤه أم لا؟

فنقول: دع ما يريبك إلى ما لا يريبك، عندك شيء متيقن وهو الوضوء، ثم شككت هل طرأ على هذا الوضوء حدث أم لا؟ فالذي يُترك هو الشك: هل

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري، كتاب فضائل الصحابة، باب مناقب الحسن والحسين رضي الله عنهما، (۳۷۵۳).

حصل حدث أو لا؟ وأرح نفسك، واترك الشك.

كذلك أيضاً في النكاح: كما لو شكّ الإنسان في شاهدي النكاح هل هما ذوا عدل أم لا؟ فنقول: إذا كان الأمر قد تم وانتهى فقد انتهى على الصحة ودع القلق لأن الأصل في العقود الصحة حتى يقوم دليل على الفساد.

في الرّضاع: شَكُّ المرضعةِ هل أرضعت الطفل خمس مرات أو أربع مرات؟

نقول: الذي لاريب فيه الأربع، والخامسة فيها ريب، فنقول: دع الخامسة واقتصر على أربع، وحينئذ لا يثبت حكم الرضاع.

هذا الباب باب واسع لكنه في الحقيقة طريق مستقيم إذا مشى الإنسان على خير كثير: «دَعْ مَا يرِيْبُكَ إِلَى مَا لاَ يَرِيْبُكَ».

وقد تقدر مَ أَنَّ هذا مقيد بما إذا لم يكن وسواساً، فإن كان وسواساً فلا يلتفت إليه، وعدم الالتفات إلى الوسواس هو ترك لما يريبه إلى ما لا يريبه، ولهذا قال العلماء ـ رحمهم الله ـ الشك إذا كثر فلا عبرة به، لأنه يكون وسواساً، وعلامة كثرته: أن الإنسان إذا توضاً لا يكاد يتوضأ إلا شك، وإذا صلى لا يكاد يصلي إلا شك، فهذا وسواس فلا يلتفت إليه، وحينئذ يكون قد ترك ما يريبه إلى ما لا يريبه.

مثال آخر: رجل أصاب ثوبه نجاسة وغسلها وشكّ هل النجاسة زالت أم لم تزل؟ يغسلها ثانية، لأن زوالها الآن مشكوك فيه، وعدم زوالها هو الأصل، فنقول: دع هذا الشك وارجع إلى الأصل واغسلها حتى تتيقّن أو يغلب على ظنك أنها زالت.

يقول: «رَوَاهُ التَّرْمِذِيُ وَ النِّسَائِيّ، وقَالَ التَّرْمِذِيّ: حَدِيثٌ حَسَنٌ صَحِيْحٌ» والحديث كما قال الترمذي صحيح، لكنْ في الجمع بين كونه حسناً وكونه

صحيحاً إشكال، لأن المعروف أن الصحيح من الحديث غير الحسن، لأن العلماء قسموا الحديث إلى: صحيح لذاته، وصحيح لغيره، وحسن لذاته، وحسن لغيره، وضعيف.

فكيف يُجمع بين وصفين متناقضين لموصوف واحد: حسن صحيح؟؟ أجاب العلماء عن ذلك بأنه: إن كان هذا الحديث جاء من طريق واحد فمعناه أن الحافظ شكّ هل بلغ هذا الطريق درجة الصّحيح أو لا زال في درجة الحسن.

وإذا كان من طريقين فمعنى ذلك: أن أحد الطريقين صحيح والآخر حسن.

وهنا فائدة في: أيّهما أقوى أن يوصف الحديث بالصحة، أو بكونه صحيحاً حسناً؟

الجواب: نقول: إذا كان من طريقين فحسن صحيح أقوى من صحيح، وإن كان من طريق واحد فحسن صحيح أضعف من صحيح، لأن الحافظ الذي رواه تردد هل بلغ درجة الصحة أو لا زال في درجة الحسن.

#### \* من فوائد هذا الحديث:

١- أن الدين الإسلامي لا يريد من أبنائه أن يكونوا في شك ولا قلق،
 لقوله: «دَعْ مَا يَرِيْبُكَ إِلَى مَا لاَ يَرِيْبكْ».

٢- أنك إذا أردت الطمأنينة والاستراحة فاترك المشكوك فيه واطرحه جانباً، لاسيما بعد الفراغ من العبادة حتى لا يلحقك القلق، ومثاله: رجل طاف بالبيت وانتهى وذهب إلى مقام إبراهيم ليصلي، فشك هل طاف سبعاً أو ستاً فماذا يصنع؟

الجواب: لا يصنع شيئاً، لأن الشك طرأ بعد الفراغ من العبادة، إلا إذا

تيقن أنه طاف ستاً فيكمل إذا لم يطل الفصل.

- مثال آخر: رجل انتهى من الصلاة وسلم، ثم شك هل صلى ثلاثاً أم أربعاً، فماذا يصنع؟

الجواب: لا يلتفت إلى هذا الشك، فالأصل صحة الصلاة ما لم يتيقن أنه صلى ثلاثاً فيأتي بالرابعة إذا لم يطل الفصل ويسلم ويسجد للسهو ويسلم.

٣- أن النبي على أعطى جوامع الكلم؛ واختصر له الكلام اختصاراً، لأن هاتين الجملتين: «دع ما يريبك إلى مالا يريبك» لو بنى عليهما الإنسان مجلداً ضخماً لم يستوعب ما يدلان عليه من المعاني، وصلى الله على نبينا محمد وعلى آله وصحبه وسلم.

حب ((نَرَجِيُ (الْفِخَّرِيُ (أَسِلِينِ (لِنِنْ) (اِنْإِدوكِرِينِ

# الحديث الثاني عشر

عَنْ أَبِيْ هُرَيْرَةَ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللهِ ﷺ: «مِنْ حُسْنِ إِسْلامِ المَرْءِ تَرْكُهُ مَا لاَيَعْنِيْهِ»(١) حديث حسنٌ، ورواه الترمذي وغيره هكذا.

# الشرح

«مِنْ حُسْنِ إِسْلامِ المَرْءِ» خبر مقدم و: «تَرْكُ» مبتدأ مؤخّر.

وقوله: «مَا لاَيَعْنَيْهِ» أي ما لا تتعلق به عنايته ويهتم به، وهذا مثل قوله على عنايته ويهتم به، وهذا مثل قوله على الله عناية على الله عنه الله عنه الله عنه الله عنه الله عنه الوجوه.

# \* من فوائد هذا الحديث:

1\_ أن الإسلام جمع المحاسن، وقد ألف شيخنا عبد الرحمن ابن سعدي \_ رحمه الله \_ رسالة في هذا الموضوع: (محاسن الدين الأسلامي) وكذلك ألّف الشيخ عبد العزيز بن محمد بن سلمان \_ رحمه الله \_ رسالة في هذا الموضوع.

وَمَحَاسِنَ الْإِسلامِ كُلُّهَا تَجْتَمَعَ فِي كُلَمْتَيْنَ: قَالَ اللهُ عَزَ وَجَلَ: ﴿ ۞ إِنَّ اللَّهُ يَأْمُرُ بِٱلْعَدُٰلِ وَٱلْإِحْسَنِينَ ﴾ [النحل: ٩٠].

<sup>(</sup>۱) أخرجه الترمذي، كتاب الزهد، باب ما جاء فيمن تكلّم فيما لا يعنيه، (٢٣١٨). وابن ماجه، كتاب الفتن، باب كف اللسان في الفتنة، (٣٩٧٦).

 <sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري، كتاب الرقائق، باب حفظ اللسان، (٦٤٧٥)، ومسلم، كتاب الإيمان،
 باب الحث على إكرام الجار (٤٧)، (٧٤).

٢- أن ترك الإنسان ما لا يهتم به ولا تتعلق به أموره وحاجاته من حسن إسلامه.

٣- أن من اشتغل بما لا يعنيه فإن إسلامه ليس بذاك الحسن، وهذا يقع كثيراً لبعض الناس فتجده يتكلم في أشياء لا تعنيه، أو يأتي لإنسان يسأله عن أشياء لا تعنيه ويتدخل فيما لا يعنيه، وكل هذا يدل على ضعف الإسلام.

٤- أنه ينبغي للإنسان أن يتطلب محاسن إسلامه فيترك ما لا يعنيه ويستريح، لأنه إذا اشتغل بأمور لا تهمه ولا تعنيه فقد أتعب نفسه. وهنا قد يَرِدُ إشكالٌ: وهو هل ترك العبد ما لا يعنيه يعني ترك الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر؟

والجواب: لا، لأن الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر مما يعني الإنسان، كما قال الله عزّ وجل: ﴿ وَلْتَكُن مِنكُمْ أُمَّةٌ يَدْعُونَ إِلَى ٱلْخَيْرِ وَيَأْمُرُونَ بِالْمَعْرُوفِ وَيَنْهَوْنَ عَنِ ٱلْمُنكِرِ ﴾ [آل عمران: ١٠٤] فلو رأيت أنساناً على منكر وقلت له: يا أخي هذا منكر لا يجوز، فليس له الحق أن يقول: هذا لا يعنيك، ولو قاله لم يقبل منه، لأن الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر يعني الأمة الإسلامية كلها.

ومن ذلك أيضاً: ما يتعلق بالأهل والأبناء والبنات فإنه يعني راعي البيت أن يدلّهم على الخير ويأمرهم به ويحذرهم من الشر وينهاهم عنه. قال الله عزّ وجل: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلّذِينَ ءَامَنُوا قُواً أَنفُسَكُم وَأَهْلِيكُم نَارًا وَقُودُهَا ٱلنَّاسُ وَٱلْحِجَارَةُ ﴾ [التحريم: ٦] والله الموفق.

عبر (ارْزَجَلِي (الْجُنَّرِيَ (أُسِكِينَ (الْإِرُّ (الْجُزُوثِ)\_\_\_

## الحديث الثالث عشر

عَنْ أَبِيْ حَمْزَة أَنَسِ بنِ مَالِكِ رَضِيَ اللهُ تَعَالَى عَنْهُ خَادِمِ رَسُولِ اللهِ عَلَيْهُ عَن اللهِ عَلَيْهِ عَن اللهِ عَلَيْهِ عَالَى عَنْهُ خَادِمِ رَسُولِ اللهِ عَلَيْهِ عَن النَّبِيِّ عَلَيْهِ قَالَ: «لاَ يُؤمِنُ أَحَدُكُمْ حَتَّى يُحِبَّ لأَخِيْهِ مَا يُحِبُّ لِنَفْسِهِ »(١) رواه البخاري ومسلم.

#### الشرح

قوله: «لا يُؤمِنُ أَحَدُكُمْ» أي لا يتم إيمان أحدنا، فالنفي هنا للكمال والتمام، وليس نفياً لأصل الإيمان.

فإن قال قائل: ما دليلكم على هذا التأويل الذي فيه صرف الكلام عن ظاهره؟

قلنا: دليلنا على هذا أن ذلك العمل لا يخرج به الإنسان من الإيمان، ولا يعتبر مرتداً، وإنما هو من باب النصيحة، فيكون النفي هنا نفياً لكمال الإيمان. فإن قال قائل: ألستم تنكرون على أهل التأويل تأويلهم؟

فالجواب: نحن لا ننكر على أهل التأويل تأويلهم، إنما ننكر على أهل التأويل تأويلهم، إنما ننكر على أهل التأويل تأويلهم الذي لا دليل عليه، لأنه إذا لم يكن عليه دليلٌ صار تحريفاً وليس تأويلاً، أما التأويل الذي دلّ عليه الدليل فإنه يعتبر من تفسير الكلام، كما قال النبي عليه في عبد الله بن عباس رضي الله عنهما: «اللّهُمَّ فَقِّههُ فِي الدّيْنِ

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري، كتاب الإيمان، باب من الإيمان (۱۳)، ومسلم، كتاب الإيمان، باب الدليل على أن من خصال الإيمان (٤٥).

فإن قال قائل: في قول الله تعالى: ﴿ فَإِذَا قَرَأَتَ ٱلْقُرُّانَ فَٱسْتَعِدْ بِٱللَّهِ مِنَ ٱلشَّيَطُانِ ٱلرَّحِيمِ ﴿ أَلَّهُ مِنَ السَّيَطُانِ ٱلرَّحِيمِ ﴿ أَلَا اللَّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللَّهُ عَلْمُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللّهُ عَلَّا عَلَى اللّهُ عَلَّا عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الل

والجواب: هذا تأويل صحيح، لأنه دلّ عليه الدليل من فعل النبي ﷺ، فقد كان ﷺ يتعوّذ عند القراءة لا في آخر القراءة .

وإذا قال قائل: في قوله تعالى: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوٓا إِذَا قُمَتُمْ إِلَى الصَّكَوْةِ فَٱغْسِلُواْ وُجُوهَكُمْ ﴾ [المائدة: ٦] إن المراد إذا أردتم القيام إليها، فهل يعتبر هذا تأويلاً مذموماً، أو صحيحاً؟

والجواب: هذا تأويل صحيح.

وعليه فلا ننكر التأويل مطلقاً، إنما ننكر التأويل الذي لا دليل عليه ونسميه تحريفاً.

«لا يُؤمِنُ أَحَدُكُمْ» الإيمان في اللغة هو: الإقرار المستلزم للقبول والإذعان وهو مطابق للمعنى الشرعي، وقيل: هو التصديق وفيه نظر؛ لأنه يقال: آمنت بكذا وصدقت فلاناً ولا يقال: آمنت فلاناً. وقيل الإيمان في اللغة الإقرار واستدل القائل لذلك أنه يقال: آمن به وأقر به، ولا يقال: آمنه بمعنى صدقه، فلمّا لم يتوافق الفعلان في التعدّي واللزوم عُلم أنهما ليسا بمعنى واحد.

فالإيمان في اللغة إذا هو: إقرار القلب بما يرد عليه المستلزم للقبول والإذعان، وليس مجرد التصديق.

لكن قد يرد الإيمان بمعنى التصديق بقرينة مثل قوله تعالى: ﴿ ﴿ فَعَامَنَ

<sup>(</sup>١) أخرجه الإمام أحمد ٢٦٦١١.

لَهُ لُوطٌ ﴾ [العنكبوت: ٢٦] على أحد القولين مع أنه يمكن أن يقال: «فآمن له لوط» أي انقاد له، وصدّق دعوته.

أما الإيمان في الشرع فهو كما سبق في تعريفه في اللغة .

فمن أقرّ بدون قبول وإذعان فليس بمؤمن، وعلى هذا فاليهود والنصاري اليوم ليسوا بمؤمنين لأنهم لم يقبلوا دين الإسلام ولم يذعنوا.

وأبو طالب كان مقرّاً بنبوة النبي على الله ويعلن بذلك، ويقول:

لقدْ عَلَمُوا أَنَّ ابننا لا مكذّب لدينا ولا يُعنى بقول الأبَاطِل ويقول:

ولقد علمتُ بأنّ دينَ محمّد من خير أديان البرية دينا لولا الملامة أو حذار مسبّة لرأيتني سمْحَاً بذاكَ مبيناً

وهذا إقرار واضح ودفاع عن الرسول على ومع ذلك ليس بمؤمن، لفقده القبول والانقياد، فلم يقبل الدعوة ولم ينقد لها فمات على الكفر والعياذ بالله.

ومحل الإيمان: القلب واللسان والجوارح، فالإيمان يكون بالقلب، ويكون باللسان، ويكون بالجوارح، أي أن قول اللسان يسمى إيماناً، وعمل الجوارح يسمى إيماناً، والدليل: قول الله عزّ وجل: ﴿ وَمَا كَانَ اللهُ لِيُضِيعَ إِيمَاناً، والدليل: قول الله عزّ وجل: ﴿ وَمَا كَانَ اللهُ لِيُضِيعَ إِيمَاناً مُ اللهُ لِيُضِيعَ ﴿ وَمَا كَانَ اللهُ لِيُضِيعَ ﴾ [البقرة: ١٤٣] قال المفسّرون: إيمانكم: أي صلاتكم إلى بيت المقدس، وقال النبي ﷺ: «الإيْمَانُ بِضْعٌ وَسَبْعُونَ شُعْبَةٌ فَأَعْلاهَا قَوْلُ لاَ إِلهَ إِلاَ الله، وأَدناهَا إِمَاطَةُ الأذى عَنِ الطَّرِيْقِ وَالحَيَاءُ شُعْبَةٌ مِنَ الإِيْمَانِ» (١).

أعلاها قول: لا إله إلا الله، هذا قول اللسان.

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري، كتاب الإيمان، باب أمور الإيمان، ومسلم، كتاب الإيمان، باب شعب الإيمان (۳۵).

وأدناها: إماطة الأذى عن الطريق وهذا فعل الجوارح، والحياء عمل القلب. وأما القول بأن الإيمان محلّه القلب فقط، وأن من أقرّ فقد آمن، غلط و لا يصحّ.

وقوله: «حَتَّى يُحِبُّ» (حتى) هذه للغاية، يعني: إلى أن «يُحِبُّ لأخِيْه» والمحبة: لا تحتاج إلى تفسير، ولا يزيد تفسيرها إلا إشكالاً وخفاءً، فالمحبة هي المحبة، ولا تفسَّر بأبين من لفظها.

وقوله: «لأَخِيْهِ» أي المؤمن «مَا يُحبُّ لِنَفْسِهِ» من خير ودفع شر ودفاع عن العرض وغير ذلك، وفي الحديث الصحيح عن النبي ﷺ أنه قال: «مَنْ أَحَبَّ أَنْ يُزَحْزَحَ عَنِ النَّارِ ويَدْخُلَ الجَنَّةَ فَلْتَآتِهِ مَنِيَّتُهُ وَهُوَ يُؤمِنُ باللهِ وَاليَوْمِ الآخِرِ، وَلْيَأْتِ إِلَى النَّاسِ مَا يُحِبُّ أَنْ يُؤتَى إِلَيْهِ» (١) الشاهد هنا قوله: «وَلْيَأْتِ إِلَى النَّاسِ ما يُحِبُّ أَنْ يُؤتَى إِلَيْهِ» (١) الشاهد هنا قوله: «وَلْيَأْتِ إِلَى النَّاسِ ما يُحِبُّ أَنْ يُؤتَى إِلَيْهِ» (١)

# \* من فوائد هذا الحديث:

١ جواز نفي الشيء لانتفاء كماله، لقوله: «لا يُؤمِنُ أَحَدُكُمْ حَتَّى يُحِبَّ لِأَخِيْهِ» ومثله قوله ﷺ: «لا يُؤمنُ مَنْ لايَأْمَنُ جَارُهُ بَوَائِقَهُ» (٢).

ومن الأمثلة على نفي الشيء لانتفاء كماله قول النبي ﷺ: «لا صَلاة بحَضْرَةِ طَعَام» (٣) أي لا صلاة كاملة، لأن هذا المصلي سوف يشتغل قلبه بالطعام الذي حضر، والأمثلة على هذا كثيرة.

٢-وجوب محبة المرء لأخيه ما يحب لنفسه، لأن نفي الإيمان عمن لا يحب
 لأخيه ما يحب لنفسه يدل على وجوب ذلك، إذ لا يُنفى الإيمان إلا لفوات

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم، كتاب الإمارة، باب وجوب الوفاء ببيعة الخلفاء (١٨٤٤).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري، كتاب الأدب، باب إثم من لا يأمن جاره بوائقه، (٦٠١٦).

<sup>(</sup>٣) أخرجه مسلم، كتاب المساجد، باب كراهة الصلاة بحضرة الطعام (٥٦٠).

واجب فيه أو وجود ما ينافيه.

٣- التحذير من الحسد، لأن الحاسد لا يحب لأخيه ما يحب لنفسه، بل يتمنّى زوال نعمة الله عن أخيه المسلم.

وقد اختلف أهل العلم في تفسير الحسد: فقال بعضهم «تمنّي زوال النعمة عن الغير». وقال بعضهم الحسد هو: كراهة ما أنعم الله به على غيره، وهذا اختيار شيخ الإسلام ابن تيمية ـ رحمه الله ـ يقول: إذا كره العبد ما أنعم الله به على غيره فقد حسده، وإن لم يتمنّ الزوال.

٤- أنه ينبغي صياغة الكلام بما يحمل على العمل به، لأن هذا من الفصاحة، والشاهد لهذا قوله ﷺ: «لأُخِيهِ» لأن هذا يقتضي العطف والحنان والرّقة، ونظير هذا قول الله عزّ وجل في آية القصاص: ﴿ فَمَنْ عُفِى لَهُ مِنْ أَخِيهِ شَيّ ﴾ [البقرة: ١٧٨] مع أنه قاتل، تحنيناً وتعطيفاً لهذا المخاطب.

فإن قال قائل: هذه المسألة قد تكون صعبة، أي: أن تحب لأخيك ما تحب لنفسك، بمعنى: أن تحب لأخيك أن يكون عالماً، وأن يكون غنياً، وأن يكون ذا مال وبنين، وأن يكون مستقيماً، فقد يصعب هذا؟

فنقول: هذا لا يصعب إذا مرّنت نفسك عليه، مرّن نفسك على هذا يسهل عليك، أما أن تطيع نفسك في هواها فنعم سيكون هذا صعباً.

فإذا قال تلميذ من التلاميذ: هل يدخل في ذلك أن ألقن زميلي في الاختبار لأننى أحب أن أنجح فألقنه لينجح؟

فالجواب: لا، لأن هذا غشّ، وهو في الحقيقة إساءة لأخيك وليس إحساناً إليه، لأنك إذا عودته الخيانة اعتاد عليها، ولأنك تخدعه بذلك حيث يحمل شهادة ليس أهلاً لها. والله الموفق.

1 1 1

# الحديث الرابع عشر

عنِ ابْنِ مَسْعُودٍ رضي الله عنه قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللهِ ﷺ: «لا يَحِلُّ دَمُ امْرِيءٍ مُسْلِمٍ إِلاَّ بِإِحْدَى ثَلاثٍ: الثَيِّبُ الزَّانِيْ، وَالنَّقْسُ بالنَّقْسِ، «وَالتَّارِكُ لِدِينِهِ المُفَارِقُ للجمَاعَةِ» (١) رواه البخاري ومسلم.

# الشرح

«لا يَجِلُّ دَمُ امْرِيءِ مُسْلِمٍ» أي لا يحل قتله، وفسّرناها بذلك لأن هذا هو المعروف في اللغة العربية، قال النبي ﷺ: «إِنَّ دِمَاءَكُمْ وَأَمْوَالَكُمْ وَأَعْرَاضَكُمْ عَلَيْكُمْ حَرَامٌ (٢).

وقوله: «امرَيء مُسْلِمِ» التعبير بذلك لا يعني أن المرأة يحل دمها، ولكن التعبير بالمذكر في القرآن والسنة أكثر من التعبير بالمؤنث، لأن الرجال هم الذين تتوجه إليهم الخطابات وهم المعنيّون بأنفسهم وبالنساء.

وقوله: «مُسْلِم» أي داخل في الإسلام.

«إِلاَّ بِإِحْدَى ثَلاَثٍ» يعني بواحدة من الثلاث.

«ا**لثَيَّبُ الزَّانِي**» فالثيب الزاني يحلّ دمه، والثيب هو: الذي جامع في

أخرجه البخاري، كتاب الديات، باب قوله تعالى: ﴿والأذن بالأذن والسن ...﴾،
 (١٤٨٤)، ومسلم، كتاب القسامة والمحاربين، باب ما يباح به دم المسلم، (١٦٧٦)،
 (٢٥).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري، كتاب العلم، باب ليبلغ الشاهد منكم الغائب، (١٠٥)، ومسلم، كتاب القسامة والمحاربين، باب تغليظ تحريم الدماء والأعراض والأموال، (١٦٧٩)، (٢٩).

نكاح صحيح، فإذا زنا بعد أن أنعم الله عليه بنعمة النكاح الصحيح صار مستحقاً للقتل، ولكن صفة قتله سنذكرها إن شاء الله تعالى في الفوائد.

ومفهوم قوله «الْتَيَّبُ» أن البكر لا يحل دمه إذا زنا، وهو الذي لم يجامع في نكاح صحيح.

«والنَّفْسُ بِالنَّفْسِ» المقصود به القصاص، أي أنه إذا قتل إنسانٌ إنساناً عمداً قُتِلَ به بالشروط المعروفة.

«وَالتَّارِكُ لِدِينِهِ» يعني بذلك المرتدّ بأي نوع من أنواع الرّدة .

وقوله: «المُفَارِقُ للجَمَاعَةِ» هذا عطف بيان، يعني أن التارك لدينه مفارق للجماعة خارج عنها.

## \* من فوائد هذا الحديث:

1- احترام دماء المسلمين، لقوله: «لا يَحِلُّ دَمُ امريء مُسلم» وهذا أمر مجمع عليه دلَّ عليه الكتاب والسنة والإجماع، قال الله تعالى في القرآن الكريم: ﴿ وَمَن يَقَتُلُ مُؤْمِنَا مُتَعَجِّدًا فَجَزَآؤُهُ جَهَنَمُ خَلِدًا فِيهَا وَغَضِبَ ٱللَّهُ عَلَيْهِ وَلَمَنهُ وَأَعَدَّ لَهُ عَذَابًا عَظِيمًا ﴾ [النساء: ٩٣] فقتل المسلم وعَضِبَ ٱللَّهُ عَلَيْهِ وَلَمَنهُ وَأَعَدَّ لَهُ عَذَابًا عَظِيمًا ﴾ [النساء: ٩٣] فقتل المسلم المعصوم الدم من أعظم الذنوب، ولهذا أول ما يقضى بين الناس في الدماء.

٢\_أن غير المسلم يحل دمه ما لم يكن معاهداً، أو مستأمناً، أو ذمياً،
 فإن كان كذلك فدمه معصوم.

والمعاهد: من كان بيننا وبينه عهد، كما جرى بين النبي ﷺ وقريش في الحديبية.

والمستأمن: الذي قدم من دار حرب لكن دخل إلينا بأمان لبيع تجارته أو شراء أو عمل، فهذا محترم معصوم حتى وإن كان من قوم أعداء ومحاربين لنا،

لأنه أعطى أماناً خاصاً.

والذّميّ: وهو الذي يسكن معنا ونحميه ونذب عنه، وهذا هو الذي يعطي الجزية بدلاً عن حمايته وبقائه في بلادنا.

إذاً قوله: «لا يَحلُّ دمُ امْريءٍ مُسْلِمٍ» يخرج بذلك غير المسلم فإن دمه حلال إلا هؤلاء الثلاثة، وهم: المعاهد والمستأمن والذمي.

٣ حسن تعليم النبي علم حيث يرد كلامه أحياناً بالتقسيم، لأن التقسيم يحصر المسائل ويجمعها وهو أسرع حفظاً وأبطأ نسياناً.

3- أن الثيب الزاني يقتل، برجمه بالحجارة، وصفته: أن يوقف ويرميه الناس بحجارة لا كبيرة ولا صغيرة، لأن الكبيرة تقتله فوراً فيفوت المقصود من الرّجم، والصغيرة يتعذّب بها قبل أن يموت، بل تكون وسطاً، فالثيب الزاني يرجم بالحجارة حتى يموت، سواء كان رجلاً أم امرأة.

فإن قال قائل: كيف تقتلونه على هذا الوجه، لماذا لا يقتل بالسيف وقد قال النبي ﷺ: «إذا قَتَلْتُم فَأَحْسِنُوا القِتْلَةَ»(١)؟

فالجواب: أنه ليس المراد بإحسان القتلة سلوك الأسهل في القتل، بل المراد بإحسان القتلة موافقة الشريعة، كما قال الله عزّ وجل: ﴿ وَمَنَّ أَحُسَنُ مِنَ السَّهِ حُكْمًا ﴾ [المائدة: ٥٠] فرجم الزاني من القتلة الحسنة، لموافقته الشريعة.

فإن قال قائل: ما الحكمة من كونه يقتل على هذا الوجه؟

فالجواب: أن شهوة الجماع لا تختص بعضو معين، بل تشمل كل البدن، فلما تلذذ بدن الزاني المحصن بهذه اللذة المحرّمة كان من المناسب أن

أخرجه مسلم، كتاب الصيد، باب الأمر بإحسان الذبح والقتل وتحديد الشفرة، (١٩٥٥)،
 (٥٧).

يذوق البدن كلُّه ألم هذه العقوبة التي هي الحدِّ، فالمناسبة إذاً ظاهرة.

لكن بماذا يثبت الزّنا؟

الجواب: يثبت الزنا بشهادة أربعة رجال مرضيين، أنهم رأوا ذكر الزاني في فرج المزني بها ولابد، والشهادة على هذا الوجه صعبة جداً، ولهذا قال شيخ الإسلام ابن تيمية - رحمه الله -: إنه لم يثبت الزنا بالشهادة قط، وهو في وقته.

والطريق الثاني لثبوت الزنا أن يقرّ الزاني بأنه زنا.

وهل يشترط تكرار الإقرار أربع مرات، أو يكفي الإقرار مرة واحدة، أو يفصل بين ما اشتهر وبين ما لم يشتهر؟

في هذا خلاف بين أهل العلم:

فمن قال لابد من التكرار استدل بقصة ماعز بن مالك رضي الله عنه فإنه أتى إلى النبي على وقال: إنه زنا، فأعرض عنه، ثم عاد فقال: إنه زنا، فأعرض عنه، ثم عاد فقال: إنه زنا، فقال: لا، عنه، ثم عاد فقال: إنه زنا، أربع مرات، فقال له: «أبك جُنُونٌ؟» فقال: لا، فأمر رجلاً أن فأرسل إلى قومه. هل عهدتم بماعز جنوناً؟ فقالوا: لا، فأمر رجلاً أن يستنكهه، أي يشم رائحته هل قد شرب الخمر وهو سكران، فلم يجد فيه شيئاً، ثم أمر به على فرُجِمَ (۱).

والاستدلال بقصة ماعز التي وردت على هذه الصفة بأنه لابد من تكرار الإقرار في النفس منه شيء، لأن ظاهر القصة أن النبي ﷺ لم يقبل منه الإقرار في أول مرة لكونه شاكاً فيه حتى استثبت.

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري، كتاب الطلاق، باب الطلاق في الإغلاق والكُره، (٥٢٧١)، ومسلم، كتاب الحدود، باب من اعترف على نفسه بالزني، (١٦٩١)، (١٦).

أما الذين قالوا مرة واحدة فاستدلوا بقصة المرأة التي زنا بها الأجير عند زوجها، وكان هذا الزاني شاباً، وشاعت القصة وقيل لأبيه إنه يجب أن تفدي ولدك بمائة شاة وجارية، ففعل، فسأل أهل العلم فقالوا: ليس عليك هذا، على ابنك جلد مائة وتغريب عام، وعلى امرأة الرجل الرجم، فترافعا إلى النبي فقال: «الغَنَمُ وَالوَلِيْدَةُ» أي الجارية «رَدٌّ عَلَيْكَ» أي مردودة عليك، لأنها أخذت بغيرحق «وَعَلَى ابنِكَ جَلْدُ مَائةٍ وَتَغْرِيْبُ عَامٍ» لأنه لم يتزوج «وَاغْدُ يَا أَيْسُ إِلَى امْرَأةٍ هَذَا فَإِن اعْتَرَفَتْ فَارْجُمْهَا» فغدا إليها فاعترفت، فرجمها» (١).

ولم يقل النبي على فإن اعترفت أربع مرات، بل قال: إن اعترفت فارجمها، وهذا يدل على عدم اشتراط تكرار الإقرار، ولأن جميع الحقوق التي يقرّبها الإنسان على نفسه لا تحتاج إلى تكرار، فهكذا الزنا.

وقال بعض أهل العلم: إن اشتهر الأمر وانتشر بين الناس اكتفي بإقرار مرة واحدة، وإلا فلابد من التكرار، وعللوا ذلك: بأن هذه القصة اشتهرت بين الناس، وأن هذا الأجير زنا بامرأة مستأجره فاستغني بشهرتها عن تكرار الإقرار.

والأقرب أنه لا يشترط تكرار الإقرار، إلا إذا كان هناك شبهة، وإلا فأكبر بيّنة وأكبر دليل أن يقرّ الفاعل، فكيف يقرّ وهو بالغ عاقل يدري ما يقول ثم نقول: لا حكم لهذا الإقرار، فلو أقرّ ثلاث مرات لا نعتبره إقراراً.

فالصواب: أن الإقرار مرة واحدة يكفي إلا مع وجود شبهة. وهل اللواط مثل الزنا؟

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري، كتـاب الشروط، بـاب الشروط التـي لا تحـل في الحـدود، (۲۷۲٤)، ومسلم، كتاب الحدود، باب من اعترف على نفسه بالزنى، (۱٦٩٧)، (٢٥).

فالجواب: نعم مثل الزنا بل أخبث، فاللواط لا يشترط أن يكون اللائط أو الملوط به ثيباً، وإنما يشترط أن يكونا بالغين عاقلين، فإذا كانا بالغين عاقلين أقيم عليهما الحد.

والحد: قال فقهاء الحنابلة: الحد كحد الزنا، فيرجم الثيب، ومن ليس بثيب يجلد مائة جلدة ويغرّب سنة.

ولكن هذا يحتاج إلى دليل، ولا دليل على هذا إلا تعليل عليل، وهو أن اللواط وطء في فرج محرّم فكان الواجب فيه ما يجب بالزنا.

لكن يقال: هذا قياس مع الفارق، لأن فاحشة اللواط أعظم من فاحشة الزنا.

وقال بعض العلماء: بل يعزر الفاعل والمفعول به تعزيراً فقط، وهذا ليس بصواب لما سيأتي إن شاء الله تعالى في ذكر دليل من يرى وجوب قتلهما بكل حال.

ومن غرائب العلم أني رأيت منقولاً عن بعض العلماء من يقول: لا شيء عليهما اكتفاءً بالرادع الفطري، قال: لأن النفوس لا تقبل هذا أطلاقاً يعني أن يتلوط رجل برجل، فاكتفي بالرادع الفطري عن الرادع بالعقوبة، وقال: هذا كما لو أن الإنسان أكل عذرة فإنه لا يعاقب ولو شرب خمراً فإنه يعاقب.

ولكن هذا غلط عظيم على الشريعة، وقياس باطل، لأننا لا نسلم أن من أكل عذرة لا نعاقبه، بل نعاقبه لأن هذا معصية، والتعزير واجب في كل معصية لا حد فيها ولا كفارة.

وإنما ذكرت هذا القول لأبين أنه قول باطل لا تجوز حكايته، إلا لمن أراد أن يبين أنه أراد أن يبين أنه ضعيف.

والقول الصواب في هذا: إن الفاعل والمفعول به يجب قتلهما بكل حال، لأن هذه الجرثومة في المجتمع إذا شاعت وانتشرت فسد المجتمع كله، وكيف يمكن للإنساد المفعول به أن يقابل الناس وهو عندهم بمنزلة المرأة يُفعل به، فهذا قتل للمعنويات والرجولة.

قال شيخ الإسلام ابن تيمية - رحمه الله - أجمع الصحابة على قتل الفاعل والمفعول به، وقد ورد فيه حديث: «مَنْ وَجَدْتُمُوهُ يَعْمَلُ عَمَلَ قَوْمٍ لُوطٍ فَاقْتُلُوا الفَاعِلَ وَالمَفْعُولَ بِهِ» (١) قال شيخ الإسلام: لكن الصحابة اختلفوا كيف يقتل الفاعل والمفعول به؟

فقيل: يحرقان بالنار، وروي هذا عن أبي بكر رضي الله عنه وذلك لشناعة عملهما، فيعاقبان بأشنع عقوبة وهي التحريق بالنار، ولأن تحريقهما بالنار أشد ردعاً لغيرهما.

وقال بعضهم: يرجمان كما يرجم الثيب الزاني.

وقال آخرون: يصعد بهما إلى أعلى شاهق في البلد ثم يرميان ويتبعان بالحجارة بناء على أن قوم لوط فعل الله تعالى بهم هكذا.

وأهم شيء عندنا أنه لابد من قتل الفاعل والمفعول به على كل حال إذا كانا بالغين عاقلين، لأن هذا مرض فتاك لا يمكن التحرّز منه، فأنت مثلاً لو رأيت رجلاً مع امرأة واستنكرت ذلك فممكن أن تقول: من هذه المرأة؟ لكن رجل مع رجل لا يمكن فكل الرجال يمشي بعضهم مع بعض.

<sup>(</sup>۱) أخرجه الإمام أحمد، ج١/ص٣٠٠، وأبو داود، كتاب الحدود، باب فيمن عمل عمل قوم لوط، (١٤٥٦)، والترمذي، كتاب الحدود، باب ما جاء في حد اللوطي، (١٤٥٦)، وابن ماجه، كتاب الحدود، باب من عمل قوم لوط، (٢٥٦١)، والبغوي في شرح السنة ١٨/٢٥، والبيهقي في «السنن» ٨/ ٢٣٢.

إذاً الثيب الزاني دمه حلال، ولكن إذا كان دمه حلالاً فهل لكل واحد أن يقيم عليه الحد؟

الجواب: لا، ليس لأحد أن يقيم عليه الحد إلا الإمام أو من ينيبه الإمام، لقول النبي عَلَيْهُ: «اغْدُ بَا أَنِيْسُ إِلَى امْرَأَةِ هَذَا فَإِنْ اعْتَرَفَتْ فَارْجُمْهَا» (١) ولو قلنا لكل إنسان أن يقتل هذا الزاني لأن دمه هدر لحصل من الفوضى والشر ما لا يعلمه إلا الله عزّ وجل، ولهذا قال العلماء: لا تجوز إقامة الحدود ولا التعزيرات إلا للإمام أو نائبه.

الثاني ممن يباح دمه: «النَّقُسُ بالنَّقُسِ» أي إذا قتل الإنسان شخصاً مكافئاً له في الدين والحرية والرق قتل به.

وعلى قولنا: في الدين وهو أهم شيء، لا يقتل المسلم بالكافر، لأن المسلم أعلى من الكافر، ويقتل الكافر بالمسلم لأنه دونه.

\* وهل يشترط أن لا يكون القاتل من أصول المقتول، أو لا يشترط؟

فالجواب: قال بعض أهل العلم إنه يشترط أن لا يكون القاتل من أصول المقتول والأصول هم: الأب والأم والجد والجدة وما أشبه ذلك، وقالوا: لا يقتل والد بولده واستدلوا بحديث: «لا يُقتَلُ الوَالِدُ بِوَلَدِهِ» (٢)، وبتعليل قالوا: لأن الوالد هو الأصل في وجود الولد فلا يليق أن يكون الولد سبباً في إعدامه.

وقال بعض أهل العلم: هذا ليس بشرط، وأنه يقتل الوالد بالولد إذا علمنا أنه قتله عمداً، واستدلوا بعموم الحديث: «النَّقُسُ بالنَّقُسِ»(٣) وعموم

<sup>(</sup>۱) سبق تخريجه صفحة (۱۹۲).

<sup>(</sup>۲) أخرجه أحمد في المسند ١/ ٤٩، ابن ماجه، كتاب الدّيات، باب لا يقتل الوالد بولده، حديث (٢٦٦٢)، وأخرجه الدارقطني، (٣/ ١٤١) حديث (١٨١).

 <sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري، كتاب الديات، باب قول الله تعالى: ﴿ أَنَّ ٱلنَّفْسَ بِٱلنَّفْسِ ﴾ [المائدة: =

قوله تعالى: ﴿ وَكُنِّبْنَا عَلَيْهِمْ فِيهَآ أَنَّ ٱلنَّفْسَ بِٱلنَّفْسِ ﴾ [المائدة: ٤٥].

وأجابوا عن أدلة الآخرين فقالوا: الحديث ضعيف، ولا يمكن أن يقاوم النصوص المحكمة الدّالة على قتل النفس بالنفس.

وأما التعليل فالتعليل عليل، وجه ذلك: أن الوالد إذا قتل الولد ثم قُتِلَ به فليس الولد هو السبب في إعدامه، بل السبب في إعدامه فعل الوالد القاتل، فهو الذي جنى على نفسه، وهذا القول هو الراجح لقوة دليله بالعمومات التي ذكرناها، ولأن هذا من أشد قطيعة الرحم، فكيف نعامل هذا القاطع الظالم المعتدى بالرّفق واللين، ونقول: لا قصاص عليه.

فالصواب: أن الوالد يقتل بولده سواء الذكر كالأب، أو الأنثى كالأم.

الثالث ممن يباح دمه: «التَّارِكُ لدينِهِ» أي المرتد «المُفارقُ للجَمَاعَةِ» المراد بالجماعة أي جماعة المسلمين فالمرتد يقتل.

ولكن هل يستتاب قبل أن يقتل؟

في ذلك خلاف بين العلماء: منهم من قال: لا يستتاب بل بمجرّد أن يثبت كفره فإنه يقتل لقول النبي ﷺ: «مَنْ بَدَّلَ دِينِهُ فَاقْتُلُوهُ»(١) ولم يذكر استتابة.

ومنهم من قال: يستتاب ثلاثة أيام إن كان ممن تقبل توبتهم، لأن المرتدين بعضهم تقبل توبتهم، وبعضهم لا تقبل، فإذا كان ممن تقبل توبته فإننا نستتيبه ثلاثة أيام، أي نحبسه ونقول: لك مهلة ثلاثة أيام فإن أسلم رفعنا عنه القتل، وإن لم يسلم قتلناه.

<sup>= 20]،</sup> حديث (٦٨٧٨)، وأخرجه مسلم، كتاب القسامة والمحاربين، باب ما يباح به دم المسلم، (١٦٧٦)، (٢٥).

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري، كتاب الجهاد والسير، باب لا يعذب بعذاب الله، (٢٨٥٤).

والصحيح في الاستتابة: أنها ترجع إلى اجتهاد الحاكم، فإن رأى من المصلحة استتابته استتابه، وإلا فلا، لعموم قوله ﷺ: «مَنْ بكَلَ دِينَهُ فَاقْتُلُوهُ» ولأن الاستتابة وردت عن الصحابة رضي الله عنهم.

وهذا يختلف فقد يكون هذا الرجل الكافر أعلن كفره واستهتر فلا ينبغي أن نستتيبه، وقد يكون أخفى كفره وتاب إلى الله ورأينا منه محبة التوبة، فلكل مقام مقال.

وقولنا: يستتاب من تقبل توبته إشارة إلى أن المرتدين قسمان:

قسم تقبل توبتهم، وقسم لا تقبل.

قال أهل العلم: من عظمت ردته فإنه لا تقبل توبته بأن سب الله، أو سب رسوله، أو سب كتابه، أو فعل أشياء منكرة عظيمة في الردة، فإن توبته لا تقبل، ومن ذلك المنافق فإنه لا تقبل توبته، لأن المنافق من الأصل يقول إنه مسلم، فلا تقبل توبته.

وقيل: إن توبته مقبولة ولو عظمت ردته ولو سب الله أو رسوله أو كتابه ولو نافق، وهذا القول هو الراجح، لكن يحتاج إلى تأنّ ونظر: هل هذا الرجل يبقى مستقيماً أو لا؟

فإذا علمنا من حاله أنه صادق التوبة قبلنا توبته لعموم قوله تعالى: ﴿ اللَّهُ يَكُولُ اللَّهُ يَغُفِرُ اللَّهُ يَغُفِرُ اللَّهُ يَعُفِرُ اللَّهُ يَعُفِرُ اللَّهُ يَعُفِرُ اللَّهُ وَمُ اللَّهُ اللَّ

<sup>(</sup>١) في مسلم بمعناه، ولفظه «أن الإسلام يهدم ما كان قبله، وأن الهجرة تهدم ما كان قبلها، وأن الحج يهدم ما كان قبله»، كتاب الإيمان، باب كون الإسلام يهدم ما قبله وكذا الهجرة والحج، (١٢١)، (١٩٢)، وانظر «الإرواء» للألباني ٥/ ١٢١ حديث رقم (١٢٨٠).

وفي المنافقين قال الله تعالى: ﴿ إِنَّ ٱلْمُنَفِقِينَ فِي ٱلدَّرَكِ ٱلْأَسْفَكِلِ مِنَ ٱلنَّارِ وَلَن تَجِدَ لَهُمْ نَصِيرًا ﴿ إِلَّا ٱلَّذِينَ تَابُواْ وَأَصْلَحُواْ وَٱعْتَصَكُمُواْ بِٱللَّهِ وَأَخْلَصُواْ دِينَهُمْ لِللَّهِ فَأُوْلَكِيكَ مَعَ ٱلْمُؤْمِنِينَ وَسَوْفَ يُؤْتِ ٱللَّهُ ٱلْمُؤْمِنِينَ آجَرًا عَظِيمًا ﴿ النساء: لللهِ فَأُولَكِيكَ مَعَ ٱلْمُؤْمِنِينَ وَسَوْفَ يُؤْتِ ٱللَّهُ ٱلْمُؤْمِنِينَ آجَرًا عَظِيمًا ﴾ [النساء: 180\_18].

فالصواب: أن كل كافر أصلي أو مرتد إذا تاب من أي نوع من الكفر فإن توبته مقبولة.

ولكن مثل هؤلاء يحتاجون إلى مراقبة أحوالهم: هل هم صادقون، أو هم يستهزؤون بنا؟ يقولون: إنهم رجعوا إلى الإسلام وهم لم يرجعوا.

وإذا تاب يرتفع عنه القتل، لأن إباحة قتله إنما كانت لكفره، فإذا قبلنا توبته ارتفع الكفر عنه فارتفع قتله إلا من سب الرسول على فإن توبته تقبل لكن يجب أن يقتل، ويقتل مسلماً بحيث نغسله ونكفنه ونصلي عليه وندفنه مع المسلمين، لكننا لا نبقيه حياً. ومن سب الله عزّ وجل إذا تاب فإنه لا يقتل.

فإن قال قائل: على ضوء الكلام أيكون سب الله عزّ وجل دون سب الله عزّ وجل دون سب الرسول علي المرسول عليه الرسول عليه الرسول عليه المرسول على المرسول عليه المرسول عليه المرسول على الم

فالجواب: لا والله لا يكون، بل سب الله أعظم، لكن الله تعالى قد أخبرنا أنه عافٍ عن حقه إذا تاب العبد، فإذا تاب علمنا أن الله تاب عليه.

أما الرسول ﷺ فإنه لم يقل: من سبّني أو استهزأ بي ثم تاب فأنا أسقط

حقي، وعلى هذا فنحن نقتله لأن سب الرسول ﷺ حق آدمي لم نعلم أنه عفا عنه.

فإن قال قائل: إن النبي عَلَيْ عفا عن أناس سبّوه في عهده وارتفع عنهم القتل؟

فالجواب: هذا لا يمنع ما قلنا به لأن الحق حقه، وإذا عفا علمنا أنه أسقط حقه ؟

الجواب: لا نعلم، ولا يمكن أن نقيس حال الموت على حال الحياة، لأننا نعلم أن هذا القياس فاسد، ولأننا نخشى أن يكثر سب الرسول على لأن هيبة الرسول على في حياته أعظم من هيبته بعد مماته. والله أعلم.

### الحديث الخامس عشر

عن أَبِي هُرَيْرَةَ رضي الله عنه أَنَّ رَسُولَ اللهِ ﷺ قَالَ: «مَنْ كَانَ يُؤْمِنُ بِاللهِ عَلَيْ وَالْمَوْمِ الآخِرِ فَلْيَقُلْ خَيْرًا أَو لِيَصْمُتْ، وَمَنْ كَانَ يُؤْمِنُ بِاللهِ وَالْمَوْمِ الآخِرِ فَلْيُكُرِمْ جَارَهُ، ومَنْ كَانَ يُؤْمِنُ بِاللهِ والْمَوْمِ الآخِرِ فَلْيُكُرِمْ ضَيْفَهُ ﴾ (١) رواه البخاري ومسلم.

## الشرح

«مَنْ كَانَ يُؤمِنُ» هذه جملة شرطية ، جوابها: «فَلْيَقُلْ خَيْرًا أَو لِيَصْمُتُ» ، والمقصود بهذه الصيغة الحث والإغراء على قول الخير أو السكوت، كأنه قال: إن كنت تؤمن بالله واليوم الآخر فقل الخير أو اسكت .

والإِيمان بالله واليوم الآخر سبق ذكرهما.

«فَلْيَقُلْ خَيْرًاً» اللام للأمر، والخير نوعان: خير في المقال نفسه، وخير في المرادبه.

أما الخير في المقال: كأن يذكر الله عزّ وجل ويسبّح ويحمد ويقرأ القرآن ويُعَلِم العلم ويأمر بالمعروف وينهى عن المنكر، فهذا خير بنفسه.

وأما الخير لغيره: كأن يقول قولاً ليس خيراً في نفسه ولكن من أجل إدخال السرور على جلسائه، فإن هذا خير لما يترتب عليه من الأنس وإزالة الوحشة وحصول الإلفة، لأنك لو جلست مع قوم ولم تجد شيئاً من الكلام

<sup>(</sup>۱) سبق تخریجه صفحة (۱۸۱).

يكون خيراً بذاته وبقيت صامتاً من حين دخلت إلى أن قمت كان في هذا وحشة وعدم إلفة، لكن تحدث ولو بكلام ليس خيراً في نفسه ولكن من أجل إدخال السرور على جلسائك، فإن هذا خيراً لغيره.

«أو لِيَصْمُتْ» أي يسكت.

«وَمَنْ كَانَ يُؤمِنُ بِاللهِ وَاليَومِ الآخِرِ فَلْيُكْرِمْ جَارَهُ» أي جاره في البيت، والظاهر أنه يشمل حتى جاره في المتجر كجارك في الدكان مثلاً، لكن هو في الأول أظهر أي الجار في البيت، وكلما قرب الجار منك كان حقه أعظم.

وأطلق النبي ﷺ الإكرام فقال: «فَلْيُكْرِمْ جَارَهُ» ولم يقل مثلاً بإعطاء الدراهم أو الصدقة أو اللباس أو ما أشبه هذا، وكل شيء يأتي مطلقاً في الشريعة فإنه يرجع فيه إلى العرف، وفي المنظومة الفقهية:

وكلُّ ما أتى ولم يحدد بالشرع كالحرز فبالعرف احدد(١)

فالإكرام إذاً ليس عيناً بل ما عدّه الناس إكراماً، ويختلف من جار إلى آخر، فجارك الفقير ربما يكون إكرامه برغيف خبز، وجارك الغني لا يكفي هذا في إكرامه، وجارك الوضيع ربما يكتفي بأدنى شيء في إكرامه، وجارك الشريف يحتاج إلى أكثر.

والجار: هل هو الملاصق، أو المشارك في السوق، أو المقابل أو ماذا؟ هذا أيضاً يرجع فيه إلى العرف، لكن قد رُوي أن الجار أربعون داراً من كل جانب (٢)، وهذا في الوقت الحاضر صعب جداً.

في عهد النبي عليه أربعون داراً مساحتهم قليلة، لكن في عهدنا أربعون

<sup>(</sup>١) ببت من منظومة في أصول الفقه والقواعد الفقهية لشيخنا رحمه الله تعالى .

<sup>(</sup>۲) أخرجه البخاري في الأدب المفرد، (۱/۱۵)، حديث (۱۰۹)، والبيهقي في سننه الكبرى، (ج٦/ص١٧٦)، حديث (١٢٣٩١).

داراً قرية، فإذا قلنا إن الجار أربعون داراً والبيوت قصور كان فيها صعوبة، ولهذا نقول: إن صح الحديث فهو مُنزَّل على الحال في عهد النبي عَيَّا ، وإن لم يصح رجعنا إلى العرف.

«ومَنْ كَانَ يُؤمِنُ بِاللهِ واليَومِ الآخِرِ فَلْيُكْرِمْ ضَيْفَهُ» الضيف هو النازل بك، كرجل مسافر نزل بك، فهذا ضيف يجب إكرامه بما يعد إكراماً.

قال بعض أهل العلم ـ رحمهم الله ـ: إنما تجب الضيافة إذا كان في القرى أي المدن الصغيرة، وأما في الأمصار والمدن الكبيرة فلا يجب، لأن هذه فيها مطاعم وفنادق يذهب إليها ولكن القرى الصغيرة يحتاج الإنسان فيها إلى مكان يؤويه.

ولكن ظاهر الحديث أنه عام: «فَلْيُكْرِمْ ضَيْفَهُ».

## \* من فوائد هذا الحديث:

١ ـ وجوّب السكوت إلا في الخير، لقوله ﷺ: «مَنْ كَانَ يُؤمِنُ بِاللهِ وَاليَومِ الآخِرِ فَليَقُلُ خَيْرًا أُو لِيَصمُتُ» هذا ظاهر الحديث، ولكن ظاهر أحوال الناس أن ذلك ليس بواجب، وأن المقال ثلاثة أقسام: خير وشر ولغو.

فالخير: هو المطلوب. والشر: محرم، أي أن يقول الإنسان قولاً شراً سواءً كان القول شراً في نفسه أو شراً فيما يترتب عليه. واللغو: ما ليس فيه خير ولا شرّ فلا يحرم أن يقول الإنسان اللغو، ولكن الأفضل أن يسكت عنه.

ويقال: إذا كان الكلام من فضة فالسكوت من ذهب، وكم كلمة ألقت في قلب صاحبها البلاء، والكلمة بيدك ما لم تخرج من لسانك، فإن خرجت من لسانك لم تملكها.

وإذا دار الأمربين أن أسكت أو أتكلم فالمختار السكوت، لأن ذلك أسلم. ٢- الحث على حفظ اللسان لقوله ﷺ: «مَنْ كَانَ يُؤمِنُ بَاللهِ وَاليَوْم الآخِرِ فَلْيَقُلْ خَيْرًا أَو لِيَصْمُتْ (١) ولما حدَّث النبي ﷺ معاذ بن جبل رضي الله عنه قال له: «أَلا أُخْبِرُكَ بِمِلاكِ ذَلِكَ كُلِّهِ؟ » قَالَ: بَلَى يَارَسُولَ اللهِ، فَأَخذَ بِلِسَانِ نَفْسِهِ وَقَالَ: «كُفَّ عَلَيْكَ هَذَا» قَالَ: يَا رَسُولَ اللهِ، وَإِنَّا لَمُوَّا خَذُونَ بِمَا نَتَكَلِّمُ نَفْسِهِ وَقَالَ: «كُفَّ عَلَيْكَ هَذَا» قَالَ: يَا رَسُولَ اللهِ، وَإِنَّا لَمُوَّا خَذُونَ بِمَا نَتَكَلِّمُ نَفْسِهِ وَقَالَ: «كُفُّ عَلَيْكَ هَذَا» قَالَ: «ثَكِلتكَ أُمُّكَ يَا مُعَاذُ، وَهَلْ يَكُبُ النَّاسَ فِي النَّارِ بِهِ؟ \_ الجملة استفهامية \_ قَالَ: «ثَكِلتكَ أُمُّكَ يَا مُعَاذُ، وَهَلْ يَكُبُ النَّاسَ فِي النَّارِ عَلَى وُجُوهِهِم، أو قَالَ: عَلَى مَنَاخِرِهِمْ إِلاَّ حَصَائِدُ أَلْسِنتِهِمْ (٢) فاحرص على عَلَى وُجُوهِهِم، أو قَالَ: عَلَى مَنَاخِرِهِمْ إِلاَّ حَصَائِدُ أَلْسِنتِهِمْ (٢) فاحرص على أن لا تتكلم إلا حيث كان الكلام خيراً، فإن ذلك أقوى لإيمانك وأحفظ للسانك وأهيب عند إخوانك.

٣- وجوب إكرام الجار لقوله ﷺ: «ومَنْ كَانَ يُؤمِنُ بِاللهِ واليَومِ الآخِرِ فَلْيُكُرِمْ جَارَهُ» وهذا الإكرام مطلق يرجع فيه إلى العرف، فتارة يكون إكرام الجار بأن تذهب إليه وتسلم عليه وتجلس عنده. وتارة تكون بأن تدعوه إلى البيت وتكرمه. وتارة بأن تهدي إليه الهدايا، فالمسألة راجعة إلى العرف.

٤ أن دين الإسلام دين الألفة والتقارب والتعارف بخلاف غيره، فإنك ترى أهل الملة الواحدة لا يكاد يعرف بعضهم بعضاً، متفرقون، حتى الجار لا يدرى ماذا يحدث لجاره.

٥ وجوب إكرام الضيف بما يعد إكراماً، وذلك بأن تتلقاه ببشر وسرور،
 وتقول: ادخل حياك الله وما أشبه ذلك من العبارات.

وظاهر الحديث أنه لا فرق بين الواحد والمائة، لأن كلمة (ضيف) مفرد مضاف فيعم، فإذا نزل بك الضيف فأكرمه بقدر ما تستطيع.

لكن إذا كان بيتك ضيقاً ولا مكان لهذا الضيف فيه ولست ذا غنى كبير

<sup>(</sup>۱) سبق تخریجه صفحة (۱۸۱).

 <sup>(</sup>۲) أخرجه الترمذي، كتاب الإيمان، باب ما جاء في حرمة الصلاة، (٢٦١٦)، وابن ماجه،
 كتاب الفتن، باب كف اللسان، (٣٩٧٣)، والإمام أحمد في مسنده، (ج٥/ ص٢٣١).

بحيث تعد بيتاً للضيوف، فهل يكفي أن تقول: يا فلان بيتي ضيق والعائلة ربما إذا دخلت أقلقوك، ولكن خذ مثلاً مائة ريال أو مائتين ـ حسب الحال ـ تبيت في الفندق فهل يكفي هذا أو لا يكفي؟

الجواب: للضرورة يكفي، وإلا فلاشك أنك إذا أدخلته البيت ورحبت به وانطلق وجهك معه أنه أبلغ في الإكرام، ولكن إذا دعت الضرورة إلى مثل ما ذكرت فلا بأس، فهذا نوع من الإكرام، والله أعلم.

\* \* \*

الحديث السادس عشر: أن رجلاً قال للنبي علم أوصني، قال: «لا تغضب»

#### التحديث السادس عشر

عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ أَنَّ رَجُلاً قَالَ لِلنَبِيِّ ﷺ: أُوصِنِيْ، قَال: «لاَ تَغْضَبْ» (رواه البخارِي.

### الشرح

لم يبيَّن هذا الرجل، وهذا يأتي كثيراً في الأحاديث لا يبيّن فيها المبهم، وذلك لأن معرفة اسم الرجل أو وصفه لا يُحتاج إليه، وتجد بعض العلماء يتعب تعباً عظيماً في تعيين هذا الرجل، والذي أرى أنه لا حاجة للتعب ما دام الحكم لا يتغير بفلان مع فلان.

«قَالَ: يَا رَسُولَ اللهِ أُوصِنِيْ» الوصية: هي العهد إلى الشخص بأمر هام، كما يوصى الرجل مثلاً على ثلثه أو على ولده الصغير أو ما أشبه ذلك.

«قَال: لاَ تَغْضَبُ» الغضب: بيَّن النبي ﷺ أنه جمرة يلقيها الشيطان في قلب ابن آدم (٢) فيغلي القلب، ولذلك يحمر وجهه وتنتفخ أوداجه وربما يقف شعره.

فهل مراد الرسول ﷺ بقوله: «لا تغضب»، أي لا يقع منك الغضب، أو المعنى: لا تنفذ الغضب؟

لننظر: أما الأول فإن ضبطه صعب، لأن الناس يختلفون في هذا اختلافاً

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري، كتاب الأدب، باب الحذر من الغضب، (٦١١٦).

 <sup>(</sup>٢) أخرجه الترمذي، كتاب الفتن، باب ما جاء فيما أخبر به النبي ﷺ أصحابه بما هو كائن إلى
 يوم القيامة، (٢١٩١)، وأحمد بن حنبل، (٣/ ٦١).

كبيراً، لكن لا مانع أن نقول: أراد قوله: «لا تَغْضَبْ» أي الغضب الطبيعي، بمعنى أن توطن نفسك وتبرّد الأمر على نفسك.

وأما المعنى الثاني: وهو أن لا تنفذ مقتضى الغضب فهذا حق، فينهى عنه.

إذاً كلمة «لا تَغْضَبْ» هل هي نهي عن الغضب الذي هو طبيعي أو هي نهي لما يقتضيه الغضب؟

إن نظرنا إلى ظاهر اللفظ قلنا: «لا تَغْضَبُ» أي الغضب الطبيعي، لكن هذا فيه صعوبة، وله وجه يمكن أن يحمل عليه بأن يقال: اضبط نفسك عند وجود السبب حتى لا تغضب.

والمعنى الثاني لقوله: «لا تَغْضَبْ» أي لا تنفذ مقتضى الغضب، فلو غضب الإنسان وأراد أن يطلّق امرأته، فنقول له: اصبر وتأنَّ.

فَرَدَّدَ الرَّجُلُ مِرَاراً، \_أَيْ قَالَ: أَوْصِنِي \_قَالَ: «لاَ تَغْضَبْ».

## \* من فوائد هذا الحديث:

1- حرص الصحابة رضي الله عنهم على ما ينفع، لقول الرجل: «أُوصِنِيْ»، والصحابة رضي الله عنهم إذا علموا الحق لا يقتصرون على مجرد العلم، بل يعملون، وكثير من الناس اليوم يسألون عن الحكم فيعلمونه ولكن لا يعملون به، أما الصحابة رضي الله عنهم فإنهم إذا سألوا عن الدواء عملوا.

٢-أن المخاطب يخاطب بما تقتضيه حاله وهذه قاعدة مهمة، فإذا قررنا هذا لا يرد علينا الإشكال الآتي وهو أن يقال: لماذا لم يوصه بتقوى الله عزّ وجل، كما قال الله عزّ وجل: ﴿ وَلَقَدْ وَصَّيْنَا الَّذِينَ أُوتُواْ الْكِئنَبِ مِن قَبْلِكُمْ وَإِيَّاكُمْ أَنِ اتَّقُواْ اللهَ عُزِ وجل: ﴿ وَلَقَدْ وَصَّيْنَا الَّذِينَ أُوتُواْ اللهَ عَن وَبِل الله عَن وجل: ﴿ وَلَقَدْ وَصَّيْنَا الَّذِينَ أُوتُواْ اللهَ عَن وَبِل الله عَن وجل الله عَن وجل الله عَن وجل الله عَن و الله عن الله ع

فالجواب: أن كل إنسان يخاطب بما تقتضيه حاله، فكأن النبي على عرف من هذا الرجل أنه غضوب فأوصاه بذلك.

مثال آخر: رجل أتى إليك وقال: أوصني، وأنت تعرف أن هذا الرجل يصاحب الأشرار، فيصح أن تقول: أوصيك أن لا تصاحب الأشرار، لأن المقام يقتضيه.

ورجل آخر جاء يقول: أوصني، وأنت تعرف أن هذا الرجل يسيء العشرة إلى أهله، فتقول له: أحسن العشرة مع أهلك.

فهذه القاعدة التي ذكرناها يدل عليها جواب النبي عليه أي أن يوصى الإنسان بما تقتضيه حاله لا بأعلى ما يوصى به ، لأن أعلى ما يوصى به غير هذا .

٣ النهي عن الغضب، لقوله: «لا تَغْضَبْ» لأن الغضب يحصل فيه مفاسد عظيمة إذا أنفذ الإنسان مقتضاه، فكم من إنسان غضب فطلّق فجاء يسأل، وكم من إنسان غضب فقال: والله لا أكلم فلانا فندم وجاء يسأل.

فإن قال قائل: إذا وجد سبب الغضب، وغضبَ الإنسان فماذا يصنع؟ . نقول: هناك دواء ـ والحمد لله ـ لفظي وفعلي .

أما الدواء اللفظي: إذا أحس بالغضب فليقل: أعوذ بالله من الشيطان الرجيم؛ لأن النبي ﷺ رأى رجلاً قد غضب غضباً شديداً فقال: "إنّي أُعلَمُ كَلِمَةً لوْ قَالَة الْذَهَبَ عَنْهُ مَا يَجِد \_ يعني الغضب \_ لَو قَالَ: أَعُوذُ بِاللهِ مِنَ الشَّيْطَانِ الرَّجِيْم»(١).

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري، كتاب بدء الخلق، باب صفة إبليس وجنوده، (٣٢٨٢)، ومسلم، كتاب البر والصلة والآداب، باب فضل من يملك نفسه عند الغضب وبأي شيء يذهب الغضب، (٢٦١٠)، (٢٦١٠).

وأما الدواء الفعلي: إذا كان قائماً فليجلس، وإذا كان جالساً فليضطّجع، لأن تغير حاله الظاهر يوجب تغير حاله الباطن، فإن لم يفد فليتوضأ، لأن اشتغاله بالوضوء ينسيه الغضب، ولأن الوضوء يطفىء حرارة الغضب.

وهل يقتصر على هذا؟

الجواب: لا يلزم الاقتصار على هذا، قد نقول إذا غضبت فغادر المكان، وكثيراً من الناس يفعل هذا، أي إذا غضب خرج من البيت حتى لا يحدث ما يكره فيما بعد.

٤- أن الدين الإسلامي ينهى عن مساوى الأخلاق لقوله: «لا تَغْضَبْ» والنهي عن مساوى الأخلاق يستلزم الأمر بمحاسن الأخلاق، فعود نفسك التحمل وعدم الغضب، فقد كان الأعرابي يجذب رداء النبي على حتى يؤثر في رقبته على ثم يلتفت إليه ويضحك (١)، مع أن هذا لو فعله أحد بآخر فأقل شيء أن يغضب عليه. فعليك بالحلم ما أمكنك ذلك حتى يستريح قلبك وتبتعد عن الأمراض الطارئة من الغضب كالسكر، والضغط وما أشبهه. والله المستعان.

\* \* \*

<sup>(</sup>١) أخرجه أبو داود، كتاب الأدب، باب في الحلم وأخلاق النبي ﷺ، (٤٧٧٥).

### الحديث السابع عشر

عنْ أَبِي يَعْلَى شَدَّادِ بِنِ أُوسٍ رَضِيَ اللهُ تَعَالَى عَنْهُ عَنْ رَسُولِ اللهِ عَنَهُ قَالَ: «إِنَّ اللهَ كَتَبَ الإحسَانَ عَلَى كُلِّ شَيءٍ. فَإِذَا قَتَلْتُمْ فَأَحْسِنُوا القِتْلَةَ، وَإِذَا ذَبَحْتُمْ فَأَحْسِنُوا اللَّهِ ثُلَقَ ، وَإِذَا ذَبَحْتُهُ فَأَحْسِنُوا اللَّهِ بُحَةَ ، وَلَيُحِدَّ أَحَدَكُمْ شَفْرَتَهُ ، وَلَيُرِحْ ذَبِيْحَتَهُ » (١) رواه مسلم .

### الشرح

«إِنَّ الله كتب الإحسانَ عَلَى كُلِّ شَيءٍ» أي في كل شيء، ولم يقل: إلى كل شيء، بل قال: على كل شيء، يعني أن الإحسان ليس خاصاً بشيء معين من الحياة بل هو في جميع الحياة .

ثم ضرب أمثلة فقال: «فَإِذَا قَتَلْتُمْ فَأَحْسِنُوا القِتْلَةَ، وَإِذَا ذَبَحْتُمْ فَأَحْسِنُوا النَّبِهُ وَالفرق بينهما: أن المقتول لا يحل بالقتل كما لو أراد إنسان أن يقتل كلباً مؤذياً، فنقول: أحسن القتلة. وكذا إذا أراد أن يقتل ثعباناً فنقول: أحسن القتلة.

وإذا ذبح فنقول: أحسن الذبحة، وهذا فيما يؤكل، أي يحسن الذبحة بكل ما يكون فيه الإحسان، ولهذا قال: «وَلْيُحِدَّ أَحَدَكُمْ شَفْرَتَهُ» أي السكين، وحدُّها يعني حكها حتى تكون قوية القطع، أي يحكها بالمبرد أو بالحجر أو بغيرهما حتى تكون حادة يحصل بها الذبح بسرعة.

«وَلْيُرِحْ ذَبِيْحَتَهُ» اللام للأمر، أي وليرح ذبيحته عند الذبح بحيث يُمِر السكين بقوة وسرعة.

<sup>(</sup>۱) سبق تخريجه صفحة (۱۹۰).

#### \* من فوائد هذا الحديث:

ا\_ رأفة الله عزّ وجل بالعباد، وأنه كتب الإحسان على كل شيء. ويدخل في ذلك الإحسان إلى شخص تدله الطريق، وكذا إطعام الطعام، والأمر بالمعروف والنهي عن المنكر، وما ذكره النبي على من القتل والذبح مجرد أمثلة.

٢- الحث على الإحسان في كل شيء، لأن الله تعالى كتب ذلك أي شرعه شرعاً مؤكداً.

٣- أنك إذا قتلت شيئاً يباح قتله فأحسن القتلة، ولنضرب لهذا مثلاً: رجل آذاه كلب من الكلاب وأراد أن يقتله، فله طرق في قتله كأن يقلته بالرصاص، أو برض الرأس، أو بإسقائه السم، أو بالصعق بالكهرباء، أنواع كثيرة من القتل، فيقتله بالأسهل، وأسهلها كما قيل: الصعق بالكهرباء، لأن الصعق بالكهرباء لا يحس المقتول بأي ألم ولكن تخرج روحه بسرعة من غير أن يشعر، فيكون هذا أسهل شيء (١).

يستثنى من ذلك القصاص، ففي القصاص يُفعل بالجاني كما فُعِل بالمقتول، ودليل ذلك قصة اليهودي الذي رضّ رأس الجارية، فأمر النبي عَلَيْةِ أَن يُرَضّ رأسه بين حجرين (٢).

٤ أن الله عزّ وجل له الأمر وإليه الحكم، لقوله: «إِنَّ اللهَ كَتَبَ الإِحْسَانَ»
 وكتابة الله تعالى نوعان: كتابة قدرية، وكتابة شرعية.

<sup>(</sup>١) ذكر شيخنا - رحمه الله - أن القتل بالكهرباء ليس قتل بالنار، الفتاوي جـ ١٦ ص ٨٢.

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري، كتاب الخصومات، باب ما يذكر في الإشخاص، (٢٤١٣)، ومسلم، كتاب القسامة والمحاربين، باب ثبوت القصاص (١٦٧٢)، (١١٧).

الكتابة القدرية لابد أن تقع ، والكتابة الشرعية قد تقع من بني آدم وقد لا تقع .

مثال الأول: قول الله تعالى: ﴿ وَلَقَدْ كَتَبْنَكَا فِي ٱلزَّبُورِ مِنْ بَعْدِ ٱلذِّكِرِ أَتَ الْأَرْضَ يَرَثُهَا عِبَادِى ٱلصَّدِاحُونِ ﴿ وَلَقَدْ النّانِياء: ١٠٥] فهذه كتابة قدرية .

ومثال الثاني: قوله تعالى: ﴿ كُتِبَ عَلَيْكُمُ ٱلْقِتَالُ وَهُوَ كُرَّهُ لَكُمْ ﴾ [البقرة: ٢١٦] أي كتب كتابة شرعية.

وقوله: ﴿ وَهُوَ كُرَّهُ لَكُمْ ﴾ يجب أن تعلم أن الضمير في قوله ﴿ وَهُوَ ﴾ يعود على القتال وليس يعود على الكتابة، لأن الصحابة رضي الله عنهم لا يمكن أن يكرهوا فريضة الله لكن يكرهوا القتل ويقاتلون فيقتلون.

وفرق بين أن يكره الإنسان حكم الله، أو أن يكره المحكوم به.

ومن الكتابة الشرعية قوله تعالى: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا كُنِبَ عَلَيْكُمُ السِّمِيامُ ﴾ [البقرة: ١٨٣] أي كتب شرعاً.

٥ أن الإحسان شامل في كل شيء، كل شيء يمكن فيه الإحسان لقوله: «إنَّ الله كَتَبَ الإحسَانَ عَلَى كُلِّ شَيءٍ».

٦ حسن تعليم النبي ﷺ بضرب الأمثال، لأن الأمثلة تقرّب المعاني في قوله: «إذا قَتَلْتُمْ. . . إذا ذَبَحْتُمْ».

٧ وجوب إحسان القِتلة ، لأن هذا وصف للهيئة لا للفعل .

وإحسان القتلة على القول الراجح هو اتباع الشرع فيها سواء كانت أصعب أو أسهل، وعلى هذا التقدير لا يرد علينا مسألة رجم الزاني الثيب(١).

<sup>(</sup>١) تقدم من شيخنا - رحمه الله - توضيح ذلك ص ١٩٠.

٨\_ أن نحسن الذبحة، بأن نذبحها على الوجه المشروع، والذبح لابد فيه من شروط:

أ) أهلية الذابح بأن يكون مسلماً أو كتابياً، فإن كان وثنياً نم تحل ذبيحته، وإن كان مرتداً لم تحل ذبيحته، وعلى هذا فتارك الصلاة لا تحل ذبيحته لأنه ليس مسلماً ولاكتابياً.

فإذا قال قائل: ما هو الدليل على أن ذبيحة الكتابي حلال؟

فالجواب: قول الله عزّ وجل: ﴿ وَطَعَامُ ٱلَّذِينَ أُوتُواْ ٱلْكِتَبَ حِلُّ لَكُمُ وَطَعَامُكُمٌ وَطَعَامُكُمٌ وَطَعَامُكُمٌ وَطَعَامُكُمٌ وَلَعَامُكُمٌ وَلَعَامُكُمٌ وَلَعَامُكُمٌ وَلَعَامُكُمٌ وَالْمَائِدة: ٥] قال ابن عباس رضي الله عنهما: طعامهم: ما ذبحوه (١١)، والكتابي: هو اليهودي أو النصراني.

ب) أن تكون الآلة مما يباح الذبح بها، وهي: كل ما أنهر الدم من حديد أو فضة أو ذهب أو حصى أو قصب أو أي شيء لقول النبي ﷺ: «مَا أَنْهَرَ الدَّمَ وَذُكِرَ اسْمُ اللهِ عَلَيْهِ فَكُلْ (٢) ومعنى: «أَنْهَرَ الدَّمَ اللهِ عَلَيْهِ فَكُلْ (٢) ومعنى: «أَنْهَرَ الدَّمَ أَلْهُ اللهُ عَلَيْهِ فَكُلْ اللهُ عَلَيْهِ فَكُلْ (٢) ومعنى: «أَنْهَرَ الدَّمَ اللهُ الله الله عَلَيْهِ فَكُلْ (٢) ومعنى: بحجر له حد وأنهر الدم، فالذبيحة حلال، إلا أنه يستثنى شيئان:

السن، والظفر، علل النبي ﷺ هذا بقوله: «أَمَّا السِّنُّ فَعَظْمٌ، وَأَمَّا الظَّفْرُ فَمُكَي الحَبشَة» أي سكاكين الحبشة.

قوله: «أمَّا السِّنُ فَعَظْمٌ» أخذ من هذا بعض أهل العلم أن جميع العظام لا تحلّ الذكاة بها، قالوا: لأن العلة أعم من المعين وهو المعلول، لأنه لو أراد النبي عَلَيْ أن يقتصر على السن لقال: أما السن فسن، لكن قال: «أمَّا السِّنُ فَعَظْمٌ» فالعلة أعم، وعلى هذا فجميع العظام لا تحل التذكية بها.

<sup>(</sup>١) ذكره البخاري، كتاب الذبائح والصيد، باب ذبائح أهل الكتاب، (٥٥٠٧).

<sup>(</sup>۲) أخرجه البخاري، كتاب الذبائح، باب ما ند من البهائم (٥١٩٠)، ومسلم، كتاب الأضاحي، باب جواز الذبح بكل ما أنهر الدم (١٩٦٨).

والحكمة واضحة، لأن العظم إن كان من ميتة فلا يصح أن يُذكى به، لأن التذكية تطهير والميتة نجسة. وإن كان العظم من طاهر كعظم شاة مذكاة فلا تحل التذكية به، لأن عظم المذكاة طعام الجن، والتذكية به يفسده على الجن، لأنه سوف يتلوث بالدم النجس، وقد ثبت عن النبي على أنه قال للجن الذين وفدوا عليه: «لَكُمْ كُلُّ عَظْمٍ ذُكِرَ اسْمُ اللهُ عَلَيْهِ تَجِدُونَهُ أُوفَرَ مَا يَكُونُ لَحْماً»(١).

قد يقول قائل: أنا أمر بالعظام تلوح ليس عليها لحم، فما الجواب؟ الجواب سهل: أولاً: نقول: أتؤمن بالله ورسوله؟ فسيقول: نعم، نقول: هكذا قال النبي عَيَّالِيم، وعليك أن تؤمن بذلك، سواء رأيت أم لم ترّ.

ثانياً: عالم الجن عالم غيبي، ولهذا أخبر النبي على عن الرجل الذي لم يصل الصبح أنه: «بال الشَّيْطَانُ فِي أُذُنِهِ» (٢).

إذا يستثنى مما ينهر الدم كل عظم.

أما الظفر: فقد علل النبي عَلَيْ ذلك بأنه مُدى الحبشة، أي سكاكينها، ونحن منهيون أن نتشبه بالأعاجم، والحبشة أعاجم حيث دخلت عليهم العربية بعد الفتوحات الإسلامية.

فإذا قال قائل: لو وجدنا سكاكين لا يستعملها إلا الحبشة فهل تحل التذكية بها؟

فالجواب: نعم.

فإذا قال قائل: كيف تقولون العبرة بعموم العلة في قوله: «أُمَّا السِّنُّ

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم، كتاب الصلاة، باب الجهر بالقراءة في الصبح، (٤٥٠)، (١٥٠).

<sup>(</sup>۲) أخرجه البخاري، كتاب أبواب التهجد، باب إذا نام ولم يصل، (۱۰۹۳)، ومسلم، كتاب صلاة المسافرين، باب ما روي فيمن نام الليل، (۷۷٤)، (۲۰۵).

فَعَظُمٌ الله ولا تقولون بعموم العلة هنا؟

فالجواب: أن أظفار الحبشة متصلة بالبدن، وجعلها مدى يستلزم أن لا تقص ولا تقلم، وهذا خلاف الفطرة، لأن الإنسان إذا عرف أن أظافره ستكون مدى سيبقيها، لأنه ربما يحتاجها، فتبين الفرق.

وهذا تحذير من النبي عَلَيْهُ عن مشابهة الأعاجم، وعن اتخاذ الأظافر.

جـ) إنهار الدم أي إسالته، ويكون إنهار الدم بقطع الودجين وهما العرقان الغليظان المحيطان بالحلقوم، وهذان العرقان متصلان بالقلب فإذا قطعا انهال الدم بكثرة وغزارة، ثم ماتت الذبيحة بسرعة.

والدليل على إنهار الدم قول النبي ﷺ: «مَا أَنْهَرَ الدَّمَ وَذُكِرَ اسمُ اللهِ عَلَيْهِ فَكُلْ» فاشترط إنهار الدم.

هل يشترط مع قطع الودجين قطع الحلقوم والمريء، لأن الذي في الرقبة أربعة أشياء: الودجان، والحلقوم، والمريء، فهل يشترط قطع الأربعة؟

فالجواب: قطع الأربعة لاشك أنه أولى وأطهر وأذكى، لكن لو اقتصر على قطع المريء على قطع المريء ولحلة ولو اقتصر على قطع المريء والحلقوم فالصحيح أنها حرام، لأن النبي على الله عن شريطة الشيطان (١)، وهي التي تذبح ولا تفرى أو داجها.

وهل يشترط أن يكون قطع الحلقوم من نصف الرقبة، أو من أسفلها، أو من أعلاها؟

<sup>(</sup>۱) أخرجه أبو داود، كتاب الضحايا، باب في المبالغة في الذبح، (۲۸۲٦)، والإِمام أحمد، ج١/ص٢٨٩.

الجواب: لا يشترط، المهم أن يكون ذلك في الرقبة سواء من أعلاها مما يلي الرأس، أو من أسفلها مما يلي النحر، أو من وسطها.

د) ذكر اسم الله عند الذبح، لقول النبي عَلَيْهِ: «مَا أَنْهَرَ الدَّمَ وَذُكِرَ اسْمُ اللهِ عَلَيْهِ فَكُلْ» فإذا كان إنهار الدم شرطاً فكذلك التسمية شرط، بل إن الله تعالى أكد هذا بقوله: ﴿ وَلاَ تَأْكُوا مِمَّا لَرَ يُذَكِّر اَسْمُ اللهِ عَلَيْهِ وَإِنَّهُ لَفِسَقُ ﴾ [الأنعام: ١٢١] فإذا ذبح إنسان ذبيحة ولم يسم فالذبيحة حرام.

فإذا نسي أن يسمي فإنها حرام، لأن الشرط لا يسقط بالنسيان بدليل أن الرجل لو صلى محدثاً ناسياً فصلاته غير صحيحة، ولأن الله تعالى قال: ﴿ وَلَا تَأْكُلُوا مِمَّا لَمْ يُذَكِّر السَّمُ اللَّهِ عَلَيْهِ ﴾ [الأنعام: ١٢١] وأطلق بالنسبة للذابح.

فَإِذَا قَالَ قَائِلَ: فهمنا أن التسمية شرط، وأنه لو تركها سهواً أو نسياناً أو عمداً فالذبيحة حرام، لكن ماذا تقولون في قوله الله تعالى: ﴿ رَبَّنَا لَا تُؤَاخِذُنَا ۚ إِن نَيْئِينَا ۚ أَوَ أَخْطَأُنا ﴾ [البقرة: ٢٨٦] فقال الله: قد فعلت (١).

تقول: نحن لا نؤاخذ هذا الذي ذبح الذبيحة ونسي أن يسمّي، ونقول: نيس عليه إثم، لكن بقي الآكل إذا جاء يريد أن يأكل من هذه وسأل: أذكر اسم الله عليها أم لا؟

فيقال له: لم يذكر اسم الله عليها، إذاً لا يأكل، لكن لو فرض أن هذا أكل من هذه الذبيحة ناسياً أو جاهلاً فلا شيء عليه.

فإن قال قائل: إذا قلتم إن هذا البعير الذي يساوي ألف ريال بأنه حرام لمّا نسي أن يسمي عليه فإنه يلزم منه أن تفسدوا أموال الناس؟

-فالجواب: نحن لم نُضع المال، لأن كل شيء يُتروك بأمر الله فتركه ليس

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم، كتاب الإيمان، باب أنه سبحانه وتعالى لم يكلف إلا ما يطاق، (١٢٦)، (٢٠٠).

إضاعة ، بل هو طاعة لله عزّ وجل ، ألسنا نطيع الله ونعطي الزكاة وهي ربع عشر أموالنا ، فلو كان عند الرجل أربعين مليوناً فزكاته مليون ، فما دمنا تركنا هذه الذبيحة التي لم يسم الله عليها فإننا لم نضع المال في الواقع ، بل وضعناه في حلّه ومَحَلّه .

ثانياً: إذا حرمناه من الذبيحة هذه المرة فلا يمكن أن ينسى بعد ذلك أبداً، بل يمكن أن يسمى عشر مرات.

ولهذا اعترض بعض الناس على قطع يد السارق وقال: إننا لو قطعنا يد السارق لكان نصف الشعب أقطع؟

فنقول له: أنت الآن أقررت بأن نصف شعبك سُرَّاقٌ، ونقول له: لو قطعت سارقاً واحداً لانتهى آلاف السرّاق.

فهذا الرجل الذي نسي التسمية وقلنا له: الذبيحة حرام، لن ينسى في المستقبل ولدينا آية محكمة قال الله تعالى: ﴿ وَلَا تَأْكُونُا مِمَّا لَمُ يُذَكِّرِ ٱسْمُ ٱللَّهِ عَلَيْهِ ﴾ [الأنعام: ١٢١].

\* يستثنى من قولنا: أن يقطع الودجين وهما في الرقبة ما ليس مقدوراً عليه من الحيوان، فالذي ليس مقدوراً عليه يحل بطعنة في أي موضع كان من بدنه، فلو ندّ لنا بعير \_ أي هرب \_ وعجزنا عن إدراكه ورميناه بالرصاص وأصابت الرصاصة بطنه وخرقت قلبه ومات، فإنه يكون حلالاً لأنه غير مقدور عليه.

وكذلك لو سقط في بئر ولم نتمكن من النزول إليه لنحره ورميناه وأصابت الرصاصة أي مكان من بدنه فمات فهو حلال.

٩ ومن فوائد هذا الحديث: وجوب حد الشفرة، لأن ذلك أسهل للذبيحة،
 ومعنى إحدادها: أن يمسحها بشيء يجعلها حادة، فإن ذبح بشفرة كالّة أي

ليست بجيدة ولكن قطع ما يجب قطعه فالذبيحة حلال لكنه آثم حيث لم يحد الشفرة.

وهل يحد الشفرة أمام الذبيحة؟

الجواب: لا يحد الشفرة أمامها لأن النبي على أمر أن تحد الشفار، وأن توارى عن البهائم)(١)، أي تغطى.

ولأنه إذا حدها أمامها فهي تعرف، ولهذا أحياناً إذا حد الشفرة أمام الذبيحة هربت خوفاً من الذبح وعجزوا عنها.

١٠ ـ وجوب إراحة الذبيحة وذلك بسرعة الذبح، لأنه أريح لها .

ويبقى النظر: هل نجعل قوائمها الأربع مطلقة، أو نمسك بها؟

والجواب: نجعلها مطلقة ونضع الرِّجل على صفحة العنق لئلا تقوم، وتبقى الأرجل والأيدي مطلقة، فهذا أريح للذبيحة من وجه، وأشد إفراغاً للدم من وجه آخر، لأنه مع الحركة والإضطراب يخرج الدم.

وما يفعله بعض الناس الآن من كونهم إذا أضجعوا الشاة وأرادوا الذبح بركوا عليها وأمسكوا بيديها ورجليها. فهذا تعذيب لها.

وبعضهم يأخذ بيدها اليسرى ويلويها من وراء العنق، وهذا أشد، فنقول: ضع رجلك على صفحة العنق واذبح ودعها تتحرك وتضطرب مع بقاء رجلك على صفحة العنق حتى تموت.

فإن قال قائل: هل من إراحتها ما يفعله بعض الناس بأن يكسر عنقها قبل أن تموت من أجل سرعة الموت؟

فالجواب: لا يجوز هذا، لأن في كسر عنقها إيلاماً شديداً لها، ونحن

<sup>(</sup>١) أخرجه الإمام أحمد في المسند ٢/١٠٨.

لسنا في حاجة إلى هذا الإيلام، بل ننتظر حتى يخرج الدم، وإذا خرج الدم انتهى كل شيء.

١١\_إذا أراد الإنسان أن يؤدب أهله، أو ولده فليؤدب بإحسان.

ولهذا قال النبي ﷺ في حجة الوداع: «وَلَكُمْ عَلَيْهِنَّ أَن لاَ يُوطِئْنَ فُرُشَكُمْ أَكُمْ عَلَيْهِنَّ أَن لاَ يُوطِئْنَ فُرُشَكُمْ أَحَداً تَكُرَهُونَهُ، فَإِنْ فَعَلْنَ ذَلِكَ فَاضرِ بُوهُنَّ ضَرْباً غَيْرَ مُبرِّحٍ »(١) فنقول: حتى في التأديب إذا أدبت فأحسن التأديب ولا تؤدّب بعنف التأديب إذا أدبت فأحسن التأديب ولا تؤدّب بعنف يظن أن ذلك أنفع، وليس هكذا، بل اضرب ضرباً لا تسرف فيه.

ولهذا قال العلماء في كتاب الجنايات: لو أنه ضرب ولده ضرباً أسرف فيه ومات ضمنه، أما إذا أدّبه تأديباً عادياً بدون عنف ثم مات فلا ضمان عليه. والله أعلم.

\* \* \*

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم، كتاب الحج، باب حجة النبي على (١٢١٨).

#### الحديث الثامن عشر

عَنْ أَبِيْ ذَرِّ جُنْدُبِ بِنِ جُنَادَةً وَأَبِي عَبْدِ الرَّحْمَنِ مُعَاذِ بِنِ جَبَلٍ رَضِيَ اللهُ عَنْهُمَا عَنْ رَسُولِ اللهِ ﷺ قَالَ: «اتَّقِ الله حَيْنُمَا كُنْتَ، وَأَتْبِعِ السَّيِّئَةَ الحَسَنةَ تَمْحُهَا، وَخَالِقِ النَّاسَ بِخُلُقٍ حَسَنٍ »(١) رواه الترمذي وقال: حديث حسن. وفي بعض النسخ: حسن صحيح.

#### الشرح

قوله ﷺ: «اتَّقِ الله) أي اتخذ وقاية من عذاب الله عزّ وجل، وذلك بفعل أوامره واجتناب نواهيه.

«حَيْثُمَا كُنْتَ» حيث: ظرف مكان، أي في أي مكان كنت سواء في العلانية أو في السر، وسواء في البيت أو في السوق، وسواء عندك أناس أو ليس عندك أناس.

«وَأَتْبِعِ السَّيِّنَةَ الحَسَنَةَ تَمْحُهَا» (أتبع) فعل أمر، و (السيئة) مفعول أول، و (الحسنة) مفعول ثان.

«تَمْحُهَا» جواب الأمر، ولهذا جُزِمَت، لأن جواب الأمر يكون مجزوماً، ولو لم تكن مجزومة لقيل: تمحوها.

والمعنى: إذا فعلت سيئة فأتبعها بحسنة، فهذه الحسنة تمحو السيئة.

<sup>(</sup>١) أخرجه الترمذي، كتاب البر والصلة، باب ما جاء في معاشرة الناس، (١٩٨٧) .

واختلف العلماء \_ رحمهم الله \_ هل المواد بالحسنة التي تتبع السيئة هي التوبة ، فكأنه قال: إذا أسأت فتب، أو المراد العموم؟

الصواب: الثاني، أن الحسنة تمحوا السيئة وإن لم تكن توبة، دليل هذا قوله تعالى: ﴿ وَأَقِمِ الصَّكُوةَ طَرَفِي النَّهَارِ وَزُلَفًا مِّنَ الْيُلِ إِنَّ الْحَسنَنِ يُذَهِبَنَ السَّيَاتِ ﴾ [هود: ١١٤] ولما سأل النبي عَلَيْ رجلٌ وقال: إنه أصاب من امرأة ما يصيب الرجل من امرأته إلا الزنا، وكان قد صلى معهم الفجر، فقال عَلَيْ: ﴿ إِنَّ الْحَسنَتِ يُذَهِبَنَ وَاللَّهِ اللَّهِ : ﴿ إِنَّ الْحَسنَتِ يُذَهِبَنَ السَّيِعَاتِ ﴾ [هود: ١١٤](١) وهذا يدل على أن الحسنة تمحو السيئة وإن لم تكن هي التوبة.

«وَأَتْبِعِ السَّيِّنَّةَ الحَسَنَةَ تَمْحُهَا» فبين النتيجة وهي أنها تمحوها .

«وَخَإِلِقِ النَّاسَ بِخُلُقٍ حَسَنٍ» أي عامل الناس بخلق حسن .

والخُلُق: هو الصفة الباطنة في الإنسان، والخَلْقُ: هو الصفة الظاهرة، والمعنى: عامل الناس بالأخلاق الحسنة بالقول وبالفعل.

فما هو الخلق الحسن؟

قال بعضهم: الخلق الحسن: كف الأذى، وبذل الندى، والصبر على الأذى ـ أي على أذى الغير ـ والوجه الطلق.

كف الأذى منك للناس.

بذل الندى أي العطاء.

الصبر على الأذى لأن الإنسان لا يخلو من أذية من الناس.

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري، كتاب مواقيت الصلاة، باب الصلاة كفارة، (٥٢٦). ومسلم، كتاب التوبة، باب قوله تعالى: ﴿ إِنَّ الْخَسَنَاتِ يُذْهِبُنَ ٱلسَّيِّعَاتِ ﴾ [هود: ١١٤]، (٢٧٦٣)، (٤٢).

الوجه الطلق: طلاقة الوجه.

وضابط ذلك ما ذكره الله عزّ وجل في قوله: ﴿ خُذِ ٱلْعَفْوَ ﴾ [الأعراف: ١٩٩] أي خذ ما عفا وسهل من الناس، ولا تُرِد من الناس أن يأتوك على ما تحب لأن هذا أمر مستحيل، لكن خذ ما تيسر ﴿ وَأَمُرُ بِٱلْعُرْفِ وَأَعْرِضْ عَنِ ٱلْجَهِلِينَ ﴾ [الأعراف: ١٩٩] وهل الخلق الحسن جِبْلِيٌّ أو يحصل بالكسب؟

الجواب: بعضه جبلي، وبعضه يحصل بالكسب، قال النبي عَلَيْهُ لأشجّ عبد قيس: «إِنَّ فِيْكَ لَحُلُقَيْنِ يُحِبُّهُمَا اللهُ: الحِلْمُ وَالأَنَاةُ» قال: يا رسول الله أخلقين تخلّقت بهما أم جبلني الله عليهما؟ قال: «بَلْ جَبلَكَ اللهُ عَلَيْهِمَا» قال: الحمد لله الذي جبلني على ما يحب (١).

فالخلق الحسن يكون طبيعياً بمعنى أن الإنسان يمنّ الله عليه من الأصل بخلق حسن. ويكون بالكسب بمعنى أن الإنسان يمرّن نفسه على الخلق الحسن حتى يكون ذا خلق حسن.

والعجيب أن الخلق الحسن يُكسِب الإنسان الراحة والطمأنينة وعدم القلق لأنه مطمئن من نفسه في معاملة غيره (٢).

## \* من فوائد هذا الحديث:

١ وجوب تقوى الله عزّ وجل حيثما كان الإنسان، لقوله: «اتَّقِ الله حَيْثُمَا
 كُنْتَ» وذلك بفعل أوامره واجتناب نواهيه سواء كنت في العلانية أو في السر.

<sup>(</sup>۱) أخرجه مسلم، كتاب الإيمان، باب الأمر بالإيمان بالله تعالى ورسوله ﷺ وشرائع الدين (۱۷)(۲۷) مختصراً، وعند أبي داوود برقم (٥٢٢٥).

<sup>(</sup>٢) لفضيلة شيخنا رحمه الله رسالة كاملة عن حسن الخلق وأهميته لطالب العلم طبعت ضمن كتاب العلم ص ٢٥٥.

وأيهما أفضل: أن يكون في السر أو في العلانية؟

في هذا تفصيل: إذا كان إظهارك للتقوى يحصل به التأسي والاتباع لما أنت عليه فهنا إعلانها أحسن وأفضل، ولهذا مدح الله الذين ينفقون سرّاً وعلانية، وقال النبي على المرسن من سن في الإسلام سنة حَسَنة فَلَهُ أَجْرُهَا وَأَجْرُ مَنْ عَمِلَ بِهَا إِلَى يَوم القِيَامَةِ (١)

أما إذا كان لا يحصل بالإظهار فائدة فالإسرار أفضل، لقول النبي عَلَيْهُ فيمن يظلّهم الله في ظله: «رَجُلٌ تَصَدَّقَ بِصَدَقَةٍ فأَخْفَاهَا حتَّى لاَتعْلَمَ شِمَالُهُ مَا تُنْفِقُ يَمِيْنُهُ» (٢).

وهل الأفضل في ترك المعاصي إعلانه أو إسراره؟

يقال فيه ما قيل في الأوامر، فمثلاً إذا كان الإنسان يريد أن يدخل في عمل فقيل له: إنه يشتمل على محرم كالأمور الربوية فَتَرَكَهُ جهاراً، فذلك أفضل لأنه يُتأسّى به، وأما إذا كان الأمر لا يتعدى إلى الغير ولا ينتفع به فالإسرار أفضل.

فإن قال قائل: قوله ﷺ: «اتَّقِ اللهِ حَيْثُمَا كُنْتَ» هل يشمل فعل الأوامر في أماكن غير لائقة كالمراحيض مثلاً؟

الجواب: لا تفعل الأوامر في هذه الأماكن، ولكن انو بقلبك أنك مطيع لله عزّ وجل ممتثل لأمره مجتنب لنهيه.

٢- أن الحسنات يذهبن السيئات لقوله: «أتْبِع السَّيِّئَةَ الحَسَنَةَ تَمْحُهَا».

<sup>(</sup>۱) أخرجه مسلم، كتاب الزكاة، باب الحث على الصدقة ولو بشق تمرة أو كلمة طيبة وأنها حجاب من النار، (۱۰۱۷)، (۹۶)

 <sup>(</sup>۲) أخرجه البخاري، كتاب الجمعة، باب من جلس في المسجد ينتظر الصلاة (٦٦٠)،
 ومسلم، كتاب الزكاة، باب فضل إخفاء الصدقة، (١٠٣١)،(٩٣).

٣\_ فضل الله عزّ وجل على العباد وذلك لأننا لو رجعنا إلى العدل لكانت الحسنة لا تمحو السيئة أي بالموازنة، وظاهر الحديث العموم.

وهل يُشترط أن ينوي بهذه الحسنة أنه يمحو السيئة التي فعل؟

فالجواب: ظاهر الحديث: لا، وأن مجرد فعل الحسنات يذهب السيئات، وهذا من نعمة الله عزّ وجل على العباد ومن مقتضى كون رحمته سبقت غضبه.

٤ - الحث على مخالقة الناس بالخلق الحسن، لقوله: «وَخَالِقِ النَّاسَ بِخُلُقٍ حَسَنٍ».

والقوة والجفاء أحياناً هل ينافي هذا الحديث أو لا؟

فالجواب: لا ينافيه، لأنَّ لكل مقام مقال، فإذا كانت المصلحة في الغلظة والشدة فعليك بها، وإذا كان الأمر بالعكس فعليك باللين والرفق، وإذا دار الأمر بين اللين والرفق أو الشدة والعنف فعليك باللين والرفق، لأن النبي عَلَيْ الأمر بين اللين والرفق، لأن النبي عَلَيْ قال: "إِنَّ الله رَفِيْقُ يُحِبُّ الرِّفْقَ فِي الأَمْرِ كُلِّهِ»(۱) ولقد جرت أشياء كثيرة تدل على فائدة الرفق ومن ذلك: مرّ يهودي بالنبي عَلَيْ فقال: السام عليك يا محمد والسام يعني الموت فقالت عائشة رضي الله عنها: عليك السام واللعنة جزاء وفاقاً وزيادة أيضاً وفاها النبي عَلَيْ وقال: "إِنَّ الله رَفِيْقُ يُحِبُ الرِّفْقَ فِي الأَمْرِ كُلِّهِ وإذا سَلَم عَلَيْكُمْ أَهْلُ الكِتَابِ فَقُولُوا وَعَلَيْكُمْ». والله الموفق.

※ ※ ※

 <sup>(</sup>١) أخرجه البخاري، كتاب الأدب، باب الرفق في الأمر كله، (٦٠٢٤)، ومسلم، كتاب السلام، باب النهي عن ابتداء أهل الكتاب بالسلام (٢١٦٥)، (١٠) بلفظ "إن الله يحب الرفق...»، وعند الإمام أحمد في المسند ١١٢/١ بلفظ: "إن الله رفيق يحب الرفق...».

**476** 

# الحديث التاسع عشر

عَنْ أَبِي العبَّاسِ عَبْدِ اللهِ بِنِ عَبَّاسٍ رضي الله عنهما قَالَ: كُنْتُ خَلْفَ النّبِيّ يَومَا فَقَالَ: «يَا غُلَامُ إِنّي أُعَلْمُكَ كَلِمَاتٍ: احْفَظِ الله يَحفظك، احْفَظ الله تَجِده تُجَاهك، إِذَا سَأَلْتَ فَاسْأَلِ الله ، وَإِذَا اسْتَعَنْتَ فَاسْتَعِن بِاللهِ ، وَاعْلَم أَنَّ الأُمّة لَو اجْتَمَعَت عَلَى أَن يَنفَعُوكَ بِشِيءٍ لَمْ يَنفَعُوكَ إِلا بِشِيءٍ قَد كَتَبةُ اللهُ لَك ، وإِن اجْتَمَعوا عَلَى أَنْ يَضُرُوكَ بِشِيءٍ لَمْ يَضروك إلا بشيءٍ قَد كَتَبةُ اللهُ عَلَيْك ، رُفعَت المُّقْلامُ ، وَجَفّتِ الصُّحُفُ » (١) رواه الترمذي وقال : حديث حسن صحيح وفي الأقلامُ ، وَجَفّتِ الصَّحُفُ » (١) رواه الترمذي وقال : حديث حسن صحيح وفي رواية – غير الترمذي : «احفظِ الله تَجدْهُ أَمَامَك ، تَعَرَّفْ إلى اللهِ في الرَّخاء يَعرِ فُك رواية – غير الشرة ، وَاعْلَم أَن مَا أَخطأكَ لَمْ يَكُن لِيُصيبك ، وَمَا أَصَابك لَمْ يَكُن لِيُحسِبك ، وَمَا أَصَابك لَمْ يَكُن لِيُحطِئك ، وَاعْلَم أَن النَّصْرَ مَعَ الصَّبْرِ ، وَأَنَّ الفَرَجَ مَعَ الكَربِ ، وَأَنَّ مَعَ العُسرِ بُسُراً » (٢)

# الشرح

قوله «كُنْتُ خَلْفَ النَّبِيِّ» يحتمل أنه راكب معه ويحتمل أنه يمشي خلفه، وأياً كان فالمهم أنه أوصاه بهذه الوصايا العظيمة.

«يَا غُلامُ» لأن ابن عباس رضي الله عنهما كان صغيراً، فإن النبي ﷺ توفى وابن عباس قد ناهز الاحتلام يعني من الخامسة عشر إلى السادسة عشر أو أقل.

<sup>(</sup>١) أخرجه الترمذي، كتاب صفة القيامة، (٢٥١٦)، والإمام أحمد ج١/ ص٢٩٣.

<sup>(</sup>٢) الإمام أحمد في الامسند ١/٣٠٧، والحاكم في المستدرك \_ ج٣/ ص٦٢٤، (٦٣٠٤).

قال: "إِنِّي أُعَلَّمُكَ كَلِمَاتٍ "قال ذلك من أجل أن ينتبه لها "إحْفَظ الله يَحفَظك " هذه كلمة عظيمة جليلة و "احفظ " تعني احفظ حدوده وشريعته بفعل أوامره واجتناب نواهيه وكذلك بأن تتعلم من دينه ما تقوم به عبادتك ومعاملاتك وتدعو به إلى الله عزّ وجل، واحفظ الله يحفظك في دينك وأهلك ومالك ونفسك لأن الله سبحانه وتعالى يجزي المحسنين بإحسانه وأهم هذه الأشياء هو ان يحفظك في دينك ويُسلِّمَكَ من الزيغ والضلال لأن الإنسان كلما اهتدى زاده الله عزّ وجل هدى ﴿ وَالنِّينَ اهْتَدَوْأُ زَادَهُمْ هُدًى وَءَانَنهُمْ تَقُونهُمْ ﴿ وَالنَّهُ الله عزّ وجل هدى أَلَّذِينَ اهْتَدَوْأُ زَادَهُمْ هُدَى وَءَانَنهُمْ تَقُونهُمْ ﴿ وَاللَّهُ عَلَّى وَعَلَى مِنْ هَذَا الترغيب على حفظ حدود الله عزّ وجل .

الكلمة الثانية قال «احْفَظِ اللهُ تجِدهُ تِجَاهِكُ» ونقول في قوله: «احْفَظِ الله» كما قلنا في الأولى، ومعنى تجده تجاهك وأمامك معناهما واحد يعني تجد الله عزّ وجل أمامك يدلك على كل خير ويقربك إليه ويهديك إليه ويذود عنك كل شر ولا سيما إذا حفظت الله بالاستعانة به فإن الإنسان إذا استعان بالله عزّ وجل وتوكل عليه كان الله حسبه ولا يحتاج إلى أحد بعد الله قال تعالى: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلذِّي حَسْبُكَ ٱللّهُ وَمَنِ ٱتّبَعكَ مِنَ ٱلْمُؤْمِنِينَ ﴿ الأنفال: ٢٤] أي حسبك وحسب من اتبعك من المؤمنين فإذا كان الله حسب الإنسان فإنه لن يناله سوء ولهذا قال: «احْفَظِ اللهُ تَجدهُ تُجَاهَكَ».

الكلمة الثالثة: «إِذَا سَأَلْتَ فَاسْأَلِ الله» إذا سألت حاجة فلا تسأل إلا الله عزّ وجل ولا تسأل المخلوق شيئاً وإذا قدر أنك سألت المخلوق ما يقدر عليه فاعلم أنه سبب من الأسباب وأن المسبب هو الله عزّ وجل لو شاء لمنعه من إعطائك سؤالك فاعتمد على الله تعالى.

الكلمة الرابعة: «وَإِذَا اسْتَعَنْتَ فَاسْتَعِن بِاللهِ» فإذا أردت العون وطلبت

العون من أحد فلا تطلب العون إلا من الله عزّ وجل، لأنه هو الذي بيده ملكوت السماوات والأرض، وهو يعينك إذا شاء وإذا أخلصت الاستعانة بالله وتوكلت عليه أعانك، وإذا استعنت بمخلوق فيما يقدر عليه فاعتقد أنه سبب، وأن الله هو الذي سخره لك. وفي هاتين الجملتين دليل على أنه من نقصِ التوحيد أن الإنسان يَسأل غير الله، ولهذا تكره المسألة لغير الله عزّ وجل في قليل أو كثير، والله سبحانه وتعالى إذا أراد عونك يسر لك العون سواء كان بأسباب معلومة أو غير معلومة ، فقد يعينك الله بسبب غير معلوم لك، فيدفع عنك من الشر ما لا طاقة لأحد به، وقد يعينك، ولكن مع ذلك لا يجوز لك إذا أعانك الله على يد أحد أن تنسى المسبب وهو الله عزّ و جل.

الكلمة الخامسة: «وَاعْلَم أَنَّ الأُمّة لو اجْتَمَعَت عَلَى أَن يَنفَعُوكَ بِشِيءٍ لَمْ يَنفَعُوكَ إِلا بِشِيءٍ قَد كَتَبةُ اللهُ لَك » الأمة كلها من أولها إلى آخرها لو اجتمعت على أن ينفعوك بشيء ، لن ينفعوك إلا بشئء قد كتبه الله لك ، وعلى هذا فإنَّ نفعَ النخلق الذي يأتي للإنسان فهو من الله في الحقيقة لأنه هو الذي كتبه له وهذا حث لنا على أن نعتمد على الله عزّ وجل ونعلم أن الأمة لا يجلبون خيراً إلا بإذن الله عزّ وجل .

الكلمة السادسة: «وإن اجْتَمَعوا عَلَى أَنْ يَضُرُّوكَ بِشيءٍ لَمْ يَضروك إلا بشيءٍ قَد كتبه بشيءٍ قَد كتبه الله عَلَيْكَ» وعلى هذا فإن نالك ضرر من أحد فاعلم أن الله قد كتبه عليك فارض بقضاء الله وبقدره، ولا حرج أن تحاول أن تدفع الضر عنك، لأن الله تعالى يقول ﴿ وَجَزَرُونُ اسِيّتَةٍ سَيِّتَةُ مِثْلُها ﴾ [الشورى: ٤٠].

الكلمة السابعة: «رُفعَت الأَقْلامُ، وَجَفّتِ الصَّحُفُ» يعني أن ما كتبه الله عزّ وجل قد انتهى فالأقلام رفعت والصحف جفت ولا تبديل لكلمات الله.

قوله رواه الترمذي وقال: حديث حسن صحيح، وفي رواية غير

آلترمذي: «احْفَظِ الله تَجدُهُ أَمَامَكَ» وهذا بمعنى «احفظِ الله تَجدُهُ تُجَاهَكَ، تَعَرَّفُ إلى اللهِ في الرّخاء يعرِفْكَ في الشّدةِ» يعني قم بحق الله عزّ وجل في حال الرخاء وفي حال الصحة وفي حال الغنى «يَعرِفْكَ في الشّدةِ» إذا زالت عنك الصحة وزال عنك الغنى واشتدت حاجتك عرفك بما سبق لك من الخير الذي تعرفت به إلى الله عزّ وجل. «واعْلَم أنَّ مَا أَخطأكَ لَمْ يَكُن لِيُصيبكَ، ومَا أَصَابكَ لَمْ يَكُن لِيُحطِئكَ» أي ما وقع عليك فلن يمكن دفعه، وما لم يحصل لك فلا يمكن جلبه، ويحتمل أن المعنى، يعني أن ما قدر الله عزّ وجل أن يصيبك فإنه يمكن جلبه، ويحتمل أن المعنى، يعني أن ما قدر الله عزّ وجل أن يصيبك فإنه لا يخطئك، بل لابد أن يقع لأن الله قدره.

وأن ما كتب الله عزّ وجل أن يخطئك فلن يصيبك أبداً، فالأمر كله بيد الله، وهذا يؤدي إلى أن يعتمد الإنسان على ربه اعتماداً كاملاً ثم قال: «أن النصر مع النصر مع الصبر فإن الإنسان يصبر من أجل أن ينال النصر، والصبر هنا يشمل الصبر على الصبر فإن الإنسان يصبر من أجل أن ينال النصر، والصبر هنا يشمل الصبر على طاعة الله وعن معصيته وعلى أقداره المؤلمة، لأن العدو يصيب الإنسان من كل جهة فقد يشعر الإنسان أنه لن يطيق عدوه فيتحسر ويدع الجهاد، وقد يشرع في الجهاد ولكن إذا أصابه الأذى استحسر وتوقف، وقد يستمر ولكنه يصيبه الألم من عدوه فهذا أيضاً يجب أن يصبر، قال الله تعالى: ﴿ وَلا تَهِ مُوا فِي اللهِ مَا لا الله تعالى: ﴿ وَلا تَهِ مُوا فِي اللهِ مَا لا الله تعالى: ﴿ وَلا تَهِ مُوا فِي اللهِ مَا لا أَمُونَ فَإِنَّهُمْ يَأَلُمُونَ فَإِنَّهُمْ يَأْلُمُونَ كَمَا تَأْلَمُونَ فَوَ وَلَا تَهِ مَا لا يُعالى وصابر ورابط يَرَجُونَ مِنَ اللهِ مَا لا ين الله سبحانه ينصره.

وقوله: «وَاعْلَمْ أَنَّ الفَرَجَ مَعَ الكَرْبِ» الفرَجَ: انكشاف الشدة والكرب، فكلما اكتربت الأمور فإن الفرج قريب، لأن الله عزّ وجل يقول في كتابه:

﴿ أَمَّن يُجِيبُ ٱلْمُضْطَرَّ إِذَا دَعَاهُ وَيَكْشِفُ ٱلشُّوءَ ﴾ [النمل: ٦٢] فبعد كل عسر يسر، بل إن العسر محفوف بيسرين، يسر سابق ويسر لاحق قال الله تعالى: ﴿ فَإِنَّ مَعَ ٱلْعُسَرِ يُسَرَّ إِنَّ مَعَ ٱلْعُسَرِ يُسَرَّ إِنَّ مَعَ ٱلْعُسَرِ يُسَرِّ إِنَّ مَعَ ٱلله عنه «لَن يَعْلُبَ عسرٌ يُسرَين».

### \* من فوائد هذا الحديث:

١ ملاطفة النبي ﷺ لمن هو دونه حيث قال: «يَا غُلام إني أُعَلِمُكَ
 كَلِمَاتٍ».

٢-أنه ينبغي لمن ألقى كلاماً ذا أهمية أن يقدم له ما يوجب لفت الانتباه،
 حيث قال: «يَا غُلاَمُ إني أُعَلِمُكَ كَلِمَاتٍ».

٣- أن من حفظ الله حفظه الله لقوله: «احفظ الله يَحفظك».

٤ أن من أضاع الله \_ أي أضاع دين الله \_ فإن الله يضيعه و لا يحفظه، قال تعالى: ﴿ وَلَا تَكُونُواْ كَأَلَذِينَ نَسُواْ ٱللَّهَ فَأَنسَلُهُمْ أَنفُسَهُمْ أُولَكِيكَ هُمُ ٱلْفَلسِقُونَ ﴿ إِن اللهِ عَالَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَيْ عَلَى اللهِ عَلَى ال

٥\_ أن من حفظ الله عزّ وجل هداه ودله على ما فيه الخير، وأن من لازم حفظ الله له أن يمنع عنه الشر.

٦- أن الإنسان إذا احتاج إلى معونة فليستعن بالله، ولا مانع أن يستعين بغير الله مِنْ مَن يمكنه أن يعينه لقول النبي ﷺ: «وتُعينُ الرجُلَ في دَابَتِهِ فَتَحمِلَهُ عَليها أَو تَرْفَعُ لَهُ عَليها مَتَاعَهُ صَدَقَة».

٧- أن الأمّة لن تستطيع أن تنفع أحداً إلا إذا كان الله قد كتبه له، ولن يستطيعوا أن يضروا أحداً إلا أن يكون الله تعالى قد كتب ذلك عليه.

٨ أنه يجب على المرء أن يكون معلِّقاً رجاءه بالله عزّ وجل وأن لا يلتفت

إلى المخلوقين، فإن المخلوقين لا يملكون له ضراً ولا نفعاً .

٩\_ أن كلَ شيءٍ مكتوب منتهى منه، فقد ثبت عن النبي ﷺ أن الله عز وجل
 كتب مقادير الخلق قبل أن يخلق السماوات والأرض بخمسين ألف سنة (١).

١٠ في الرواية الأخرى أن الإنسان إذا تعرف إلى الله عزّ وجل بطاعته في
 الصحة والرخاء عرفه الله تعالى في حال الشدة فلطف به وأعانه وأزال شدته.

١١ ـ أن الإنسان إذا كان قد كتب الله عليه شيئاً فإنه لا يخطئه، وأن الله عزّ
 وجل إذا لم يكتب عليه شيئاً فإنه لا يصيبه.

١٢\_البشارة العظيمة للصابرين، وأن النصر مقارن للصبر.

١٣ فيه البشارة العظيمة أيضاً بأن تفريج الكربات وإزالة الشدائد مقرون
 بالكرب، فكلما كرب الإنسان الأمر فرج الله عنه.

11. البشارة العظيمة أن الإنسان إذا أصابه العسر فلينتظر اليسر، وقد ذكر الله تعالى ذلك في القرآن الكريم، فقال تعالى: ﴿ فَإِنَّ مَعَ ٱلْعُسِّرِ يُسَرًا آلَ إِنَّ مَعَ ٱلْعُسِّرِ يُسَرًا آلَ الله عزّ وجل العُسِرِ يُسَرًا آلِ الله عزّ وجل منتظراً تيسيره مصدقاً بوعده.

10 ـ تسلية العبد عند حصول المصيبة، وفوات المحبوب على أحد المعنيين في قوله: «وَاعْلَم أَن مَا أَصَابَكَ لَمْ يَكُن لِيُخطِئكَ، ومَا أَخطأكَ لَمْ يَكُن لِيُخطِئكَ، ومَا أَخطأكَ لَمْ يَكُن لِيُخطِئكَ، ومَا أَخطأكَ لَمْ يَكُن لِيُحييكَ» فالجملة الأولى تسلية في حصول المكروه، والثانية تسلية في فوات المحبوب. والله الموفق.

\* \* \*

<sup>(</sup>۱) أخرجه مسلم، كتاب القدر، باب حجاج آدم وموسى عليهما السلام، (٢٦٥٣).

## الحديث العشرون

عنْ أَبِيْ مَسْعُوْدٍ عُقبَة بنِ عَمْرٍ و الأَنْصَارِيِّ البَكْرِيِّ رضي الله عنه قَالَ: قَالَ رَسُوْلُ اللهِ ﷺ «إِنَّ مِمَّا أَدرَكَ النَاسُ مِن كَلاَمِ النَّبُوَّةِ الأُولَى إِذَا لَم تَسْتَحِ فَاصْنَعْ مَا شِئتَ» (١) رواه البخاري.

# الشرح

"إِنَّ» أداة توكيد خبرها مقدم وهو قوله: «مِما أَدرَكَ الناسُ» واسم إنَّ قوله على الحكاية، فتكون الجملة على الحكاية، فتكون الجملة كلها اسم إن، والتقدير: إن مما أدرك الناس من كلام النبوة الأولى هذا القول.

وقوله: «إِنَّ مِمَّا أَدرَكَ النَاسُ» (من) هنا للتبعيض، أي إن بعض الذي أدركه الناس من كلام النبوة الأولى . . . الخ .

وقوله: «النَّبُوَّةِ الأُولَى» يعني السابقة، فيشمل النبوة الأولى على الإطلاق، والنبوة الأولى بالنسبة لنبوة النبي ﷺ وعليه نفسر: «النَّبُوَّةِ الأُولَى» بأنها السابقة.

«إذا لَم تَستَح فاصْنَعْ مَا شِئتَ» هذه الكلمة من كلام النبوة الأولى، والحياء: هو عبارة عن انفعال يحدث للإنسان عند فعل ما لا يجمله ولا يزينه، فينكسر ويحصل الحياء.

وقوله: «إذا لَم تَستَحِ» يحتمل معنيين:

المعنى الأول: إذا لم تكن ذا حياء صنعت ما تشاء، فيكون الأمر هنا بمعنى الخبر، لأنه لا حياء عنده، يفعل الذي يخل بالمروءة والذي لا يخل.

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري، كتاب الأدب، باب إذا لم تستح فاصنع ما شئت، (٦١٢٠).

المعنى الثاني: إذا كان الفعل لا يُستَحَيى منه فاصنعه ولا تبالِ.

والمعنى: لا تترك شيئاً إذا كان لا يُستَحيى منه. فالأول عائد على الفاعل، والثاني عائد على الفعل.

وقوله: «فاصْنَعْ مَا شِئتَ» أي افعل، والأمر هنا للإِباحة على المعنى الثانى، أي إذا كان الفعل مما لا يستحيى منه فلا حرج.

وهي للذم على المعنى الأول، أي أنك إذا لم يكن فيك حياء صنعت ما شئت.

### \* من فوائد هذا الحديث:

ا ـ أن الآثار عن الأمم السابقة قد تبقى إلى هذه الأمة، لقوله: «إِنَّ مِمَّا أَدرَكَ النَاسُ مِن كَلاَم النُّبُوَّةِ الأُولَى» وهذا هو الواقع.

وما سبق عن الأمم السابقة إما أن ينقل عن طريق الوحي في القرآن، أو في السنة، أو يكون مما تناقله الناس.

فأما في القرآن ففي قوله عزّ وجل: ﴿ بَلْ تُؤْثِرُونَ ٱلْحَيَوْةَ ٱلدُّنْيَا ۚ اللَّهِ وَٱلْآخِرَةُ خَيْرٌ وَأَبْقَىٰ ۚ إِنَّ هَاذَا لَنِي ٱلصَّحُفِ ٱلْأُولَىٰ ﴿ صُحُفِ إِبْرَهِيمَ وَمُوسَىٰ ﴾ [الأعلى: ١٦ ـ ١٩]، وما جاءت به السنة فكثير، كثيراً ما يذكر النبي ﷺ عن بني إسرائيل ما يذكر.

وأما ما يؤثر عن النبوة الأولى: فهذا ينقسم إلى ثلاثة أقسام:

القسم الأول: ما شهد شرعنا بصحته، فهو صحيح مقبول.

القسم الثاني: ما شهد شرعنا ببطلانه، فهو باطل مردود.

القسم الثالث: ما لم يرد شرعنا بتأييده ولا تفنيده، فهذا يتوقف فيه، وهذا هو العدل.

ولكن مع ذلك لا بأس أن يتحدث به الإنسان في المواعظ وشبهها إذا لم يخش أن يفهم المخاطَب أنه صحيح .

ومما يذكر عن داوود عليه الصلاة والسلام حينما دخل محرابه - أي

مكان صلاته \_ وجعل يتعبد وأغلق الباب، وكان على قد جعله الله تعالى خليفة في الأرض يحكم بين الناس، فجاء الخصمان فلم يجدا الباب مفتوحاً، فتسورا الجدار فنزلا على داوود، ففزع منهم، كعادة البشر، قالوا: لا تخف، وهذا يدل على أنهم أكثر من اثنين، فقالوا ﴿خَصْمَانِ بَعَيْ بَعْضُنَا عَلَى بَعْضُنَا عَلَى بَعْضُ [ص: ٢٢] ﴿ إِنَّ هَلَا اللَّهِ عَلَى لَهُ يَسَعُونَ نَعِّدَ ﴾ [ص: ٢٣].

هؤلاء خصوم ويقول: إن هذا أخي، وهذا أدب رفيع، لو كان في وقتنا هذا لقال إن هذا المجرم الظالم، لكن هذا قال: ﴿ إِنَّ هَذَاۤ آجِى لَهُ تِسَّعُ وَيَسَّعُونَ نَعْمَةً ﴾ أي شاة ﴿ وَلِي نَعْمَةُ وَبَحِدَةٌ فَقَالَ أَكْفِلْنِيهَا وَعَزَّفِ فِي ٱلْخِطَابِ إِنَّ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ عَلَيْهَا وَعَزَّفِ فِي ٱلْخِطَابِ إِنَّ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْهَا وَعَزَّفِ فِي ٱلْخِطَابِ إِنَّ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْهَا وَعَزَّفِ فِي ٱلْخِطَابِ إِنَّ اللهُ اللهُ عَلَيْهَا وَعَزَّفِ فِي ٱلْخِطَابِ إِنَّ اللهُ اللهُ عَلَيْهَا وَعَلَيْهِ اللهُ عَلَيْهِ اللهُ عَلَيْهِ اللهُ عَلَيْهِ اللهُ الله

قال داوود: ﴿ قَالَ لَقَدْ ظَلَمُكَ بِسُوَّالِ نَعْمَئِكَ إِلَى نِعَاجِهِ ۚ وَإِنَّ كَثِيرًا مِّنَ ٱلْخُلُطَآءِ لَيَبْغِي بَعْضُهُمْ عَلَى بَعْضٍ إِلَّا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَجِلُواْ ٱلصَّلِحَتِ وَقَلِيلٌ مَّا هُمُّ وَظَنَّ دَاْوُرُدُ أَنَّمَا فَنَنَّهُ فَاسْتَغْفَرَ رَبَّهُ وَخَرَّ رَاكِعًا وَأَنَابِ إِنَّ الْعَمْزَنَالَهُ ذَلِكً ﴾ [ص: ٢٢-٢٥].

وقد زعم اليهود أن لداوود عليه الصلاة والسلام جندياً له امرأة جميلة، وأرادها داوود، ولكي يتوصل إليها أمر هذا الجندي أن يذهب في الغزو من أجل أن يقتل فيأخذ داود زوجته (١٠).

وهذا لاشك أنه منكر، ولا يقع من عامة الناس فكيف يقع من نبي؟!! لكنهم افتروا على الله كذباً وعلى رسله كذباً.

فإن قال قائل: ما وجه قوله: ﴿ وَظَنَّ دَاوُرُدُ أَنَّمَا فَلَنَّهُ فَٱسْتَغْفَرَ رَبَّهُۥ وَخَرَّ رَاكِعًا وَأَنَابِ ۞ ۚ [ص: ٢٤].

فالجواب: أن الذي حصل من داوود عليه السلام فيه شيء من المخالفات، منها: أولاً: أنه انحبس في محرابه عن الحكم بين الناس، وكان الله تعالى قد جعله

<sup>(</sup>١) انظر الروايات في ذلك في الدرّ المنثور للسيوطي (٧/ ١٥٥-١٦٣).

خليفة يحكم بين الناس، ولكنه آثر العبادة القاصرة على الحكم بين الناس.

ثانياً: أغلق الباب مما اضطر الخصوم إلى أن يتسوروا الجدران، وربما يسقطون ويحصل في هذا ضرر.

ثالثاً: أنه عليه الصلاة والسلام حكم للخصم قبل أن يأخذ حجة الخصم الآخر، فقال: ﴿ لَقَدْ ظَلَمُكَ بِسُوَّالِ نَعْمَلِكَ إِلَى نِعَاجِهِ ﴿ آَ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ تعالى اختبره بهذه القصة فاستغفر ربه وخر راكعاً وأناب.

فما أثر عن بني إسرائيل في هذا نعلم أنه كذب، لأنه ينافي عصمة الأنبياء عليهم الصلاة والسلام وأخلاقهم، وما جاؤوا به من العدل.

٢\_ أن هذه الجملة: «إذا لَم تَستَحِ فاصنَع مَا شِئت» مأثورة عمن سبق من الأمم، لأنها كلمة توجه إلى كل خلق جميل.

٣\_ الثناء على الحياء، سواء على الوجه الأول أو الثاني، وقد ثبت عن النبي ﷺ أنه قال: «الحَياءُ شُعبَةٌ مِنَ الإِيمَانِ»(١).

و الحباء نوعان:

الأول: فيما يتعلق بحق الله عزّ وجل.

الثاني: فيمايتعلق بحق المخلوق.

أما الحياء فيما يتعلق بحق الله عزّ وجل فيجب أن تستحي من الله عزّ وجل أن يراك حيث نهاك، وأن يفقدك حيث أمرك.

وأما الحياء من المخلوق فأن تكفَّ عن كل ما يخالف المروءة والأخلاق. فمثلاً: في المجلس العلمي لو أن إنساناً في الصف الأول مدَّ رجليه،

<sup>(</sup>١) سبق تخريجه صفحة (١٨٥).

فإنه لا يعتبر حياءً لأن هذا يخالف المروءة، لكن لو كان يجلس بين أصحابه ومدًّ رجليه فإن ذلك لا ينافي المروءة، ومع هذا فالأولى أن يستأذن ويقول: أتأذنون أن أمدَّ رجلي؟

ثم الحياء نوعان أيضاً من وجه آخر:

نوع غريزي طبيعي، ونوع آخر مكتسب.

النوع الأول: فإن بعض الناس يهبه الله عزّ وجل حياءً، فتجده حيياً من حين الصغر، لا يتكلم إلا عند الضرورة، ولا يفعل شيئاً إلا عند الضرورة، لأنه حيي.

النوع الثاني: مكتسب يتمرن عليه الإنسان، بمعنى أن يكون الإنسان غير حيي ويكون فرها باللسان، وفرها بالأفعال بالجوارح، فيصحب أناساً أهل حياء وخير فيكتسب منهم، والأول أفضل وهو الحياء الغريزي.

ولكن اعلم أن الحياء خلق محمود إلا إذا منع مما يجب، أو أوقع فيما يحرم، فإذا منع مما يجب فإنه مذموم كما لو منعه الحياء من أن ينكر المنكر مع وجوبه، فهذا حياء مذموم، أنكر المنكر ولا تبال، ولكن بشرط أن يكون ذلك واجباً وعلى حسب المراتب والشروط، والحياء الممدوح هو الذي لا يوقع صاحبه في ترك واجب ولا في فعل محرم.

٤- أن من خلق الإنسان الذي لا يستحيي أن يفعل ما شاء ولا يبالي،
 ولذلك تجد الناس إذا فعل هذا الرجل ما يستحيى منه يتحدثون فيه ويقولون:
 فلان لا يستحيى فعل كذا وفعل كذا وفعل كذا .

٥ ـ ومن فوائد الحديث على المعنى الثاني: أن ما لا يستحيى منه فالإنسان حِلٌ في فعله لقوله: «إذا لَم تَستَحِ فَاصنَع مَا شِئت».

٦ - فيه الرد على الجبرية ، بإثبات المشيئة للعبد. والله الموفق.

بعي (لرَّعِيم المُعَنِّينَ يَ

السيكتين الانبأرة الإفروف كيرس

# الحديث الحادي والعشرون

عَنِ إَبِيْ عَمْرٍو، وَقِيْلَ: أَبِيْ عَمْرَةَ سُفْيَانَ بِنِ عَبْدِ اللهِ رضي الله عنه قَالَ: قُلْ قُلْتُ يَا رَسُوْلَ اللهِ: قُلْ لِيْ فِي الإِسْلامِ قَوْلاً لاَ أَسْأَلُ عَنْهُ أَحَدًا غَيْرَكَ؟ قَالَ: «قُلْ آمَنْتُ باللهِ ثُمَّ استقِمْ»(١).

### الشرح

قوله: «قل لي في الإسلام» أي في الشريعة.

«قولاً لا أسأل عنه أحداً غيرك» يعني قولاً يكون حداً فاصلاً جامعاً مانعاً.

فأعطاه النبي ﷺ كلمتين: «آمَنْتُ باللهِ» محل الإيمان القلب «ثُمَّ استقِمْ» على طاعته، وهذا في عمل الجوارح.

وهذا حديث جامع، من أجمع الأحاديث.

فقوله: «قُلُ آمَنْتُ» يشمل قول اللسان وقول القلب.

قال أهل العلم: قول القلب: هو إقراره واعترافه.

«آمَنْتُ باللهِ» أي أقررت به على حسب ما يجب علي من الإِيمان بوحدانيته في الربوبية والألوهية والأسماء والصفات.

ثم بعد الإيمان «اِستَقِم» أي سر على صراط مستقيم، فلا تخرج عن الشريعة لا يميناً ولا شمالاً.

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم، كتاب الإيمان، باب جامع أوصاف الإسلام، (٣٨)، (٦٢).

هاتان الكلمتان جمعتا الدين كله.

فلننظر: الإيمان بالله يتضمن الإخلاص له في العبادة، والاستقامة تتضمن التمشي على شريعته عزّ وجل، فيكون جامعاً لشرطي العبادة وهما: الإخلاص والمتابعة.

## \* من فوائد هذا الحديث:

١ ـ حرص الصحابة رضي الله عنهم على العلم، وذلك لما يرد على النبي على من الأسئلة.

٢ عقل أبي عمرو أو أبي عمرة رضي الله عنه حيث سأل هذا السؤال العظيم الذي فيه النهاية، ويستغنى عن سؤال أي أحد.

٣- أن الإنسان ينبغي له أن يسأل عن العلم السؤال الجامع المانع حتى لا تشتبه عليه العلوم وتختلط، لقوله: «قَولاً لاَ أَسأَلُ عَنهُ أَحَداً غَيْرَك»، وفي هذا إشكال وهو قوله: «لاَ أَسأَل عَنهُ أَحَداً غَيْرَك» فهل يمكن أن يسأل الصحابة رضي الله عنهم أحداً غير رسول الله عَلَيْ في أمور الدين؟

فالجواب: نعم، يمكن أن يسأل أحدهم مَنْ يفوقه في العلم، وهذا وارد، ثم هذه الكلمة تقال حتى وإن لم يكن يسأل، لكن تقال من أجل أن يهتم المسؤول بالجواب.

٤- أن النبي ﷺ أعطى جوامع الكلم حيث جمع كل الدين في كلمتين: 
«آمَنْتُ باللهِ ثُمَّ استقِمْ» وهذا يشهد له قوله تعالى: ﴿ إِنَّ اللَّهِ ثُمَّ استقِمْ» وهذا يشهد له قوله تعالى: ﴿ إِنَّ اللَّهِ ثُمَّ استقِمْ وَلا هُمْ يَعْزَنُونَ ﴾ [الأحقاف: ١٣] وقوله تبارك وتعالى: ﴿ إِنَّ اللَّهِ ثَمَّ اللَّهُ ثُمَّ اسْتَقَدَمُوا تَكَنَزُلُ عَلَيْهِمُ الْمَلَيْمِكَ أَلَا اللهُ ثُمَّ اسْتَقَدَمُوا تَكَنَزُلُ عَلَيْهِمُ الْمَلَيْمِكَ أَلَا اللهُ ثُمَّ اسْتَقَدَمُوا تَكَنَزُلُ عَلَيْهِمُ الْمَلَيْمِكَ أَلَا اللهُ ثَمَّ اسْتَقَدَمُوا تَكَنَزُلُ عَلَيْهِمُ الْمَلَيْمِكَ أَلَا اللهُ ثُمَّ اسْتَقَدَمُوا تَكَنَزُلُ عَلَيْهِمُ الْمَلَيْمِكَ أَلَا اللهُ تُمَّ اللهُ يُعْمَ اللهُ يُكُمُ اللهُ عُمْ اللهُ الله

وقوله تعالى: ﴿ فَأَسْتَقِمْ كُمَا أَمِرْتَ وَمَن تَابَ مَعَكَ وَلَا تَطْعَوَّا ﴾ [هود: ١١٢] والآيات في هذا المعنى كثيرة.

٥- التعبير بكلمة الاستقامة دون التعبير المشهور عند الناس الآن بكلمة الالتزام، فإن الناس اليوم إذا أرادوا أن يثنوا على شخص بالتمسك بالدين قالوا: فلان ملتزم، والصواب أن يقال: فلان مستقيم كما جاء في القرآن والسنة.

٦- أن من قصر في الواجبات فما استقام، بل حصل عنده انحراف،
 والانحراف تكون شدته بقدر ما ترك من الواجبات أو فعل من المحرمات.

٧- أنه ينبغي للإنسان أن يتفقد نفسه دائماً: هل هو مستقيم أو غير مستقيم؟ فإن كان مستقيماً حَمِد الله وأثنى عليه وسأل الله الثبات، وإن كان غير مستقيم وجب عليه الاستقامة وأن يعدِّل سيره إلى الله عزِّ وجل.

فمن أخر الصلاة عن وقتها فهو غير مستقيم، لأنه أضاع الصلاة.

ومن منع الزكاة فهو غير مستقيم لأنه أضاع الزكاة .

ومن يعتدي على الناس في أعراضهم فغير مستقيم، لفعل المحرم.

ومن يغش الناس ويُخَادعُهُم في البيع والشراء والإِجارة والتأجير وغير ذلك فهذا غير مستقيم.

فالاستقامة وصف عام شامل لجميع الأعمال، والله الموفق.

**۲**٣٨ **=** 

### الحديث الثاني والعشرون

عَنْ أَبِيْ عَبْدِ اللهِ جَابِرِ بنِ عَبْدِ اللهِ الأَنصَادِيِّ رضي الله عنه أَنَّ رَجُلاً سَأَلَ النَّبِيَّ عَيْقِ فَقَالَ: «أَرَأَيتَ إِذَا صَلَّيْتُ المَكْتُوبَاتِ، وَصُمْتُ رَمَضَانَ، وَأَحلَلتُ النَّبِيَّ عَيْقِ فَقَالَ: «أَرَأَيتَ إِذَا صَلَّيْتُ المَكْتُوبَاتِ، وَصُمْتُ رَمَضَانَ، وَأَحلَلتُ الخَلالَ، وَحَرَّمْتُ الحَرَامَ، وَلَمْ أَزِدْ عَلَى ذَلِكَ شَيئاً أَدخُلُ الجَنَّة؟ قَالَ: نَعَمْ (() الحَلالَ، وَحَرَّمْتُ الحَرام، ومعنى «حرمت الحرام» اجتنبته، ومعنى «أحللت الحلال» فعلته معتقداً حله.

# الشرح

يقول جابر رضي الله عنه: إن رجلاً سأل النبي ﷺ، وهذا الرجل لا انحتاج لمعرفة عينه، لأن المقصود القضية التي وقعت، ولا نحتاج إلى التعب في البحث عنه، اللهم إلا أن يكون تعيينه ممايختلف به الحكم فلابد من التعيين.

وقوله «أرَأيتَ» بمعنى أخبرني.

"إذا صَليتُ المَكتوبات» وهن خمس صلوات في اليوم والليلة كما قال عزّ وجل: ﴿ إِنَّ ٱلصَّلَوْةَ كَانَتُ عَلَى ٱلْمُؤْمِنِينَ كِتَنْبًا مَّوْقُوتَا ﴿ إِنَّ ٱلصَّلَوْةَ كَانَتُ عَلَى ٱلْمُؤْمِنِينَ كِتَنْبًا مَّوْقُوتَا ﴿ إِنَّ ٱلصَّلَوْةَ كَانَتُ عَلَى ٱلْمُؤْمِنِينَ كِتَنْبًا مَّوْقُوتَا ﴿ اللَّهَاءُ لَا اللَّهَاءُ لَاللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ ال

(وَصمتُ رَمَضان) أي الشهر المعروف.

الصيام في اللغة الإمساك عن أي شيء، وفي الشرع هو الإمساك عن

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم، كتاب الإيمان، باب بيان الإيمان (١٨).

المفطرات من طلوع الفجر إلى غروب الشمس تعبداً لله عزّ وجل.

وقولنا: تعبداً لله خرج به ما لو أمسك عن المفطرات حمية لنفسه، أو تطبُّباً، فإن ذلك ليس بصيام شرعي، ولهذا لابد من تقييد التعاريف الشرعية بالتعبد.

«وَأَحلَلتُ الحَلالَ» أي فعلت الحلال معتقداً حِلَّه، هذا معنى قوله: «أَحلَلت» لأن أحل الشيء لها معنيان:

المعنى الأول: الاعتقاد أنه حلال.

المعنى الثاني: العمل به.

«وَحَرَّمتُ الحَرَام» أي اجتنبت الحرام معتقداً تحريمه.

ولكن النووي ـ رحمه الله ـ بعد أن ساق الحديث لم يقيد الحرام بكونه معتقداً تحريمه، لأن اجتناب الحرام خير وإن لم يعتقد أنه حرام، لكن إذا اعتقد أنه حرام، صار تركه للحرام عبادة لأنه تركه لاعتقاده أنه حرام.

مثال ذلك: رجل اجتنب شرب الخمر، لكن لا على أنه حرام بل لأن نفسه لا تطيب به، فهذا لا إثم عليه، لكنه إذا تركه معتقداً تحريمه وأنه تركه لله صار مثاباً على هذا، وسيأتي مزيد بيان لهذا إن شاء الله في آخر الفوائد.

«أَدخُل الجَنة» يعني أأَدخل الجنة، والجنة هي دار النعيم التي أعدها الله عز وجل للمتقين، فيها مالا عين رأت، ولا أذن سمعت، ولا خطر على قلب بشر، والجنة فيها فاكهة ونخيل ورمان وفيها لحم وماء وفيها لبن وعسل.

الاسم مطابق لأسماء ما في الدنيا ولكن الحقيقة مخالفة لها غاية المخالفة لقول الله تعالى: ﴿ فَلَا تَعْلَمُ نَفْسٌ مَّا أَخْفِى لَهُمْ مِن قُرَّةِ أَعَيْنٍ ﴾ [السجدة: ١٧] وقوله تعالى في الحديث القدسي: «أَعْدَدْتُ نِعبَادِيَ الصَّالِحيْنَ مَا لاَ عَيْنٌ

رأت، وَلاَ أُذُنُّ سَمِعَت، وَلاَ خَطَرَ عَلَى قَلْبِ بِشَر اللهِ

قال: «نَعَم» ونعم حرف جواب لإثبات المسؤول عنه، والمعنى: نعم تدخل الجنة.

### \* من فوائد هذا الحديث:

١ ـ حرص الصحابة رضي الله عنهم على السؤال.

٢-بيان غايات الصحابة رضي الله عنهم، وأن غاية الشيء عندهم دخول الجنة، لا كثرة الأموال، ولا كثرة البنين، ولا الترفه في الدنيا، ولهذا لما قضى أحد الصحابة للنبي على حاجة قال له النبي على: «اسأل ماذا تريد؟» قال: أسألك مرافقتك في الجنة، قال: «أو غَيْرَ ذلك؟» قال: هو ذاك، قال: «فأعِنيً في على نَفْسِكَ بكثرة السُّجُودِ» (٢) أي بكثرة الصلاة.

فهذا الرجل لم يسأل نقوداً ولا مواشي ولا قصوراً ولا حرثاً، بل سأل الجنة، مما يدل على كمال غاياتهم رضي الله عنهم.

٣- أن الإنسان إذا اقتصر على الصلاة المكتوبة فلا لوم عليه، ولا يحرم من دخول الجنة، لقوله: «أَرَأَيتَ إذا صَليتُ المَكتوبات».

فإن قال قائل: قال الإمام أحمد رحمه الله فيمن ترك الوتر: هو رجل سوء لا ينبغي أن تقبل له شهادة؟

فالجواب: أن كونه رجل سوء لا يمنعه من دخول الجنة، فهو رجل سوء ترك الوتر وأقله ركعة مما يدل على أنه مهمل ولا يبالي إذ لم يطلب منه

 <sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري، كتاب بدء الخلق، باب ما جاء في صفة الجنة (٣٢٤٤)، ومسلم، كتاب الجنة (٢٨٢٤)، (٢).

<sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم، كتاب الصلاة، باب فضل السجود والحث عليه، (٤٨٩)، (٢٢٦).

ركعات كثيرة، بل ركعة واحدة ومع ذلك يتركها.

٤- أن الصلوات وكذلك الصوم من أسباب دخول الجنة، وقد ثبت عن النبي على أن من صام رمضان إيماناً واحتساباً غفر الله له ما تقدم من ذنبه (١).

٥ أن لا يمتنع الإنسان من الحلال، لقوله: «وَأَحلَلتُ الحَلال» فكون الإنسان يمتنع عن الحلال لغير سبب شرعي، مذموم وليس بمحمود.

7- أن الحرام: ما حرمه الله تعالى في كتابه، أو على لسان رسوله على أو وتحريم الحرام هو عام في جميع المحللات، وجميع المحرمات، ولهذا قال: «أَدخُل الجَنة؟ قَالَ: نَعَم»].

وفي هذا الحديث إشكال وهو أن الرجل قال: لم أزد على ذلك شيئاً. فقال له النبي على ذلك المنبئ تدخل الجنة، مع أنه نقص من أركان الإسلام الزكاة والحج، والزكاة مفروضة قبل الصيام، يعني فلا يقال: لعل هذا الحديث قبل أن تفرض الزكاة، أما الحج فيمكن أن نقول إن هذا الحديث قبل فرض الحج، لكن لا يمكن أن نقول إنه قبل فرض الزكاة، فما الجواب عن هذا؟

الجواب أن يقال: لعل النبي عَلَيْ علم من حال الرجل أنه ليس ذا مال، وعلم أنه إذا كان ذا مال فسوف يؤدي الزكاة، لأنه قال: «وَحرَّ متُ الحَرَام» ومنع الزكاة من الحرام.

أما الحج فما أسهل أن نقول: لعل هذا الحديث قبل فرض الحج، لأن الحج إنما فرض في السنة التاسعة أو العاشرة.

وأما قوله تعالى: ﴿ وَأَتِمُّوا ٱلْمَحَّرَةَ لِلَّهِ ﴾ [البقرة: ١٩٦] فهذا فرض إتمامه لا ابتدائه. وقد يقال: ذلك داخل في قوله: «حَرَّمتَ الحَرَامَ» لأن ترك

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري، كتاب الصوم، باب من صام رمضان إيماناً واحتساباً ونية، (۱۹۰۱). ومسلم، كتاب الصلاة، باب الترغيب في قيام رمضان وهو التراويح، (۷۲۰)،(۱۷۵).

الحج حرام وترك الزكاة حرام.

٧- أن الجواب ب: نعم إعادة للسؤال، لأن قوله: «أَأَدْخُلُ الجنَّةَ؟ قَالَ: نَعَمْ » يعني تدخل الجنة، ولهذا لو سئل الرجل فقيل له: أطلَقت امرأتك؟ قال: نعم، فإنها تطلق لأن قوله: نعم، أي طلقتها.

ولو أوجب الولي عقد النكاح وقال للرجل: زوجتك ابنتي، فقلنا له: أَقَبلْتَ؟ قال: نعم، فإنه يكفي في القبول، لأن: نعم كإعادة السؤال.

ولو سئل: أَوَقَفْتَ بيتك؟ فقال: نعم، فيكون البيت وقفاً.

أبعتَ سيارتك على فلان؟ فقال: نعم، فيكون قد أقرّ البيع.

وهكذا في كل موارد: نعم، اعتبرها إعادة السؤال.

قال النووي ـ رحمه الله ـ ومعنى «حَرَّمْتَ الحَرَام» اجتنبته، ومعنى «أَحْلَلْتَ الحَلالَ» فعلته معتقداً حِلَهُ.

وهناك معنى آخر غير الذي ذكره النووي ـ رحمه الله وهو: أن تعتقد أن الحرام حرام ولابد، لأنك إذا لم تعتقد أن الحرام حرام فإنك لم تؤمن بالحكم الشرعي، وإذا لم تعتقد أن الحلال حلال فإنك لم تؤمن بالحكم الشرعي، فلابد من أن تعتقد الحلال حلالاً، والحرام حراماً.

وتفسير النووي \_رحمه الله \_ فيه شيء من القصور . والله أعلم .

### الحديث الثالث والعشرون

عَنْ أَبِي مَالِكِ الحَارِثِ بنِ عَاصِمُ الأَشْعَرِيِّ رَضِيَ اللهُ عَنهُ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللهِ عَلَيْهِ: «الطَّهُورُ شَطْرُ الإِيْمَانِ، والحَمْدُ للهِ تَمْلاُ الميزانَ، وسُبْحَانَ اللهِ والحَمْدُ للهِ تَمْلاَ الميزانَ، وسُبْحَانَ اللهِ والحَمْدُ للهِ تَمْلاَن \_ أَو تَمْلاً \_ مَا بَيْنَ السَّمَاءِ والأَرْضِ، وَالصَّلاةُ نُورٌ، والصَّدَقَةُ برُهَانٌ، والصَّدِيَّةُ برُهَانٌ، وَالصَّبرُ ضِيَاءٌ، والقُرْآنُ حُجَّةٌ لَكَ أَو عَلَيْكَ، كُلُّ النَّاسِ يَغْدُو فَبَائِعٌ نَفْسَهُ فَمُعْتِقُهَا وَالمَّوْلِقُهَا» (١) رواه مسلم.

### الشرح

قوله: «الطُّهُورُ شَطْرُ الإِيْمَانِ» أي نصفه، وذلك أن الإِيمان ـ كما يقولون ـ تخلية وتحلية.

التخلية: بالطهور، والتحلية: بفعل الطاعات.

فوجه كون الطهور شطر الإِيمان: أن الإِيمان إما فعل وإما ترك.

والتَّركُ تَطَهُّرٌ ، والفعل إيجاد .

فقوله: «شَطْرُ الإِيْمَانِ» قيل في معناه: التخلي عن الإِشراك لأن الشرك بالله نجاسة كما قال الله تعالى: ﴿ إِنَّمَا ٱلْمُشْرِكُونَ نَجَسُ ﴾ [التوبة: ٢٨] فلهذا كان الطهور شطر الإيمان، وقيل: إن معناه أن الطهور للصلاة شطر الإيمان، لأن الصلاة إيمان ولا تتم إلا بطهور، لكن المعنى الأول أحسن وأعم.

«والحَمْدُ للهِ تَمْلاً الميزانَ» يعني قول القائل: الحمد لله يمتلىء الميزان

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم، كتاب الطهارة، باب فضل الوضوء، (٢٢٣)،(١).

بها، أي الميزان الذي توزن به الأعمال كما قال الله عزّ وجل: ﴿ وَنَضَعُ ٱلْمَوَاذِينَ ٱلْقِينَامُ اللهُ عَزّ وجل اللهُ عَزّ وَجَل اللهُ عَزّ وَجَل اللهُ عَزّ وَجَل اللهُ عَزّ وَكُولُ اللهُ عَلَى اللهُ عَزّ وَكُولُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَل

"وَسُبْحَانَ اللهِ والحَمْدُ للهِ تَمْلاَنِ \_ أَو تَمْلاً \_ " (أو) هذه شك من الراوي، يعني هل قال: تملآن ما بين السماء والأرض، أو قال: تملأ ما بين السماء والأرض، والمعنى لا يختلف، ولكن لحرص الرواة على تحري الألفاظ يأتون بمثل هذا.

سبحان الله والحمد لله: فيها نفي وإثبات. النفي في قوله: «شُبُحَانَ اللهِ» أي تنزيها لله عزّ وجل عن كل ما لا يليق به، والذي يُنزه الله تعالى عنه ثلاثة أشياء:

الأول: صفات النقص، فلا يمكن أن يتصف بصفة نقص.

الثاني: النقص في كماله، فكماله لا يمكن أن يكون فيه نقص.

الثالث: مماثلة المخلوتي.

ودليل الأول: قول الله عزّ وجل: ﴿ وَتَوَكَّلُ عَلَى ٱلْحَيِّ ٱلَّذِى لَا يَمُوتُ ﴾ [الفرقان: ٥٨] فنفى عنه السوت لأنه نقص، وقوله: ﴿ لَا تَأْخُذُهُ مِسِنَةٌ وَلَا نَوْمٌ ﴾ [البقرة: ٢٥٥] فنفى عنه السِّنَة والنوم لأنهما نقص.

ودليل الثاني: قول الله تعالى: ﴿ وَلَقَدْ خَلَقْنَكَ ٱلسَّمَاوَتِ وَٱلْأَرْضَ وَمَا بَيْنَهُمَا فِي سِتَّةِ أَيَّامِ وَمَا مَسَّنَا مِن لَّغُوبٍ ﴿ وَلَقَدْ خَلَقْنَكَ السَّمَاوَةِ المخلوقات العظيمة قد يوهم أن يكون بعدها نقص أي تعب وإعياء فقال: ﴿ وَمَا مَسَّنَا مِن لَّغُوبٍ ﴾ .

ودليل الثالث: قول الله تعالى: ﴿ لَيْسَ كَمِثْلِهِ، شَيَّ أَهُو ٱلسَّمِيعُ ٱلْبَصِيرُ ﷺ وَهُو ٱلسَّمِيعُ ٱلْبَصِيرُ ﷺ [الشورى: ١١] حتى في الكمال الذي هو كمال المخلوق فالله تعالى لا يماثله.

فإن قال قائل: مماثلة المخلوق نقص، فلا حاجة إلى ذكره، ووجه كون مماثلة المخلوق نقص الكامل بالناقص يجعله ناقصاً، بل قد قال الشاعر:

أَلَمْ تَرَ أَنَّ السيفَ يَنْقُصُ قدرهُ إذا قيل إنَّ السيفَ أمضى من العصا وهو حقيقة أمضى من العصا، لكن إذا قلت: أمضى من العصا فمعناه أنه سيف ردىء، حيث قارنته بالعصا.

فنقول: ننص على نفى المماثلة للأمور التالية:

الأول: لأنها جاءت في القرآن كما في قوله تعالى: ﴿ لَيْسَ كَمِثْلِهِ ـُ فَيُ لَا اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّاللَّهِ اللَّهِ الللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ الللَّهِ الللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ الللَّهِ الللَّهِ اللَّهِ اللّ

الثاني: أن تمثيل الكامل بالناقص يجعله ناقصاً.

واعلم أن قولك: نفي المماثلة أولى من قولك: نفي المشابهة لأنه اللفظ الذي جاء في القرآن.

«وَالَحَمْدُ للهِ» الحمد يكون على صفات الكمال، فالحمد هو وصف المحمود بالكمال مع المحبة والتعظيم، فتكون هذه الجملة: «وسُبعُكانَ اللهِ والحَمْدُ للهِ» فيها: نفي النقص بالأنواع الثلاثة، وإثبات الكمال.

«تَملآنِ \_ أو تَمُلاً \_ مَا بَيْنَ السَّمَاء وَالأَرْضِ» والذي بين السماء والأرض مسافة لا يعلمها إلا الله عزّ وجل.

وظاهر الحديث: أنها تملأُ ما بين السماء والأرض ليس في منطقتك وحدك، بل في كل المناطق.

«وَالصَّلاةُ نورٌ» أي صلاة الفريضة والنافلة نور، نور في القلب، ونور في الوجه، ونور في القبر، ونور في الحشر، لأن الحديث مطلق، وجرّب تجد.

إذا صلّيت الصلاة الحقيقية التي يحضر بها قلبك وتخشع جوارحك

تحس بأن قلبك استنار وتلتذ بذلك غاية الالتذاذ، ولهذا قال النبي ﷺ: «جُعِلَتْ قُرَّةَ عَيْنِي فِي الطَّلاةِ»(١).

«والصَّدَقَةُ» الصدقة: بذل المال للمحتاج تقرّباً إلى الله عزّ وجل. «برُّهَانٌ» أي دليل على صدق إيمان المتصدق.

وجه ذلك: أن المال محبوب للنفوس، ولا يبذل المحبوب إلا في طلب ما هو أحب، وهذا يدلّ على إيمان المتصدق، ولهذا سمى النبي عَيَّا الصدقة برهاناً.

«وَ الصَّبِرُ ضِياءٌ» الصبر: حبس النفس عما يجب الصبر عنه وعليه، قال أهل العلم: والصبر ثلاثة أنواع:

الأول: صبر عن معصية الله: بمعنى أن تحبس نفسك عن فعل المحرّم حتى مع وجود السبب.

ومثاله: رجل حدثته نفسه أن يزني ـ والعياذ بالله ـ فمنع نفسه، فنقول: هذا صبر عن معصية الله.

وكما جرى ليوسف عليه السلام مع امرأة العزيز، فإن امرأة العزيز دعته إلى نفسها \_ والعياذ بالله \_ في حال هي أقوى ما يكون للإجابة، لأنها غلّقت الأبواب وقالت هيت لك، أي تدعوه إلى نفسها، فقال: إنه ربي \_ أي سيدي \_ أحسن مثواي إنه لا يفلح الظالمون، يعني فإن خنته في أهله فأنا ظالم، ومن شدة الإلحاح همّ بها كما قال الله عزّ وجل: ﴿ وَلَقَدَّهَمَّتَ بِهِ وَهُمَّ مِهَا لَوَلَا آن رَّءَا بُرَهُ مَن رَبِّةً ﴾ [يوسف: ٢٤] فصبر ولم يفعل مع قوة الداعي وانتفاء الموانع، فهذا صبر عن معصية الله.

وكما أخبر النبي ﷺ في السبعة الذين يظلُّهم الله في ظله يوم لا ظلَّ إلا

 <sup>(</sup>١) أخرجه الإمام أحمد ج ٣/ ص ١٩٩.

ظله، وذكر منهم: «رَجُلاً دَعَتْهُ امرأَةٌ ذَاتُ مَنْصِبٍ وَجَمَالٍ فَقَالَ: إِنِّي أَخَافُ الله﴾(١).

الثاني: صبر على طاعة الله: بأن يحبس الإنسان نفسه على الطاعة، كرجل أراد أن يصلي، فدعته نفسه إلى الكسل، أو إلى الفراش، أو إلى الطعام الذي ليس بحاجة إليه، أو إلى محادثة الإخوان، ولكنه ألزم نفسه بالقيام للصلاة، فهذا صبر على طاعة الله.

الثالث: صبر على أقدار الله: فإن الله تعالى يقدر للعبد ما يلائم الطبيعة وما لا يلائم، والذي لا يلائم يحتاج إلى صبر بأن يحبس نفسه عن التسخط القلبي أو القولي أو الفعلي إذا نزلت به مصيبة.

فإذا نزل بالعبد مصيبة فإنه يحبس قلبه عن التسخط القلبي، وأن يقول إنه يرضى عن ربه عزّ وجل.

والتسخط القولي: بأن لا يدعو بالتويل والثبور كما يفعل أهل الجاهلية. والتسخط الفعلي: بأن لا يشق الجيوب، ولا يلطم الخدود، وما أشبه ذلك.

فهذا نسميه صبرٌ على أقدار الله مع أنه كره أن يقع هذا الحادث.

وهناك مرتبة فوق الصبر وهي الرضا بأقدار الله، أكمل حالاً من الصبر على أقدار الله.

والفرق: أن الصابر قد تألّم قلبه وحزن وانكسر، لكن منع نفسه من الحرام.

والراضي: قلبه تابع لقضاء الله وقدره، فيرضى ما اختاره الله له ولا

<sup>(</sup>۱) تقدم تخریجه ص (۲۲۲).

يهمّه، فهو متمشّ مع القضاء والقدر إيجاباً ونفياً.

ولهذا قال أهل العلم: إن الرضا أعلى حالاً من الصبر، وقالوا: إن الصبر واجب والرضا مستحب.

وأي أنواع الصبر الثلاثة أفضل؟

نقول: أما من حيث هو صبر فالأفضل الصبر على الطاعة، لأن الطاعة فيها حبس النفس، وإتعاب البدن.

ثم الصبر عن المعصية، لأن فيه كفُّ النفس عن المعصية ثم الصبر على الأقدار، لأن الأقدار لا حيلة لك فيها، فإما أن تصبر صبر الكرام، وإما أن تسلو سُلّو البهائم وتنسى المصيبة، هذا من حيث الصبر.

أما من حيث الصابر: فأحياناً تكون معاناة الصبر عن المعصية أشد من معاناة الصبر على الطاعة.

فلو أن رجلاً هُيىءَ له شرب النّخمر مثلاً، بل ودعي إلى ذلك وهو يشتهيه، ويجد معاناة من عدم الشرب، فهو أشد عليه من أن يصلي ركعتين لاشك.

كذلك لو كان شابّاً ودعته امرأة إلى نفسها، وهي جميلة، والمكان خال، والشروط متوفرة، فأبى، فهذا فيه صعوبة أصعب مما لو صلى عشرين ركعة، فهنا قد نقول: ثواب الصبر عن المعصية هنا أعظم من ثواب الصبر على الطاعة لما يجده هذا الإنسان من المعاناة. فيؤجر بحسب ما حصل له من المشقة.

«وَالصَّبْرُ ضِيَاءً» ولم يقل: إنه نور، والصلاة قال: إنها نور. وذلك لأن الضياء فيه حرارة كما قال الله عزّ وجل: ﴿ جَعَلَ ٱلشَّنْسَ ضِياَيَهُ ﴿ ايونس: ٥] ففيه حرارة، والصبر فيه حرارة، ومرارة، لأنه شاق على الإنسان، ولهذا جعل

الصلاة نوراً، وجعل الصبر ضياءً لما يلابسه من المشقة والمعاناة.

«والقُرآنُ حُجَّةٌ لَكَ أَو عَلَيْكَ» القرآن هو كلام الله عزّ وجل الذي نزل به جبريل الأمين القوي على قلب النبي على من عند الله تعالى، لا تبديل فيه ولا تغيير، ولهذا وصف الله تعالى جبريل الذي هو رسول الله إلى محمد على بأنه قوي أمين كما قال الله عزّ وجل: ﴿ إِنَّهُ لَقُولُ رَسُولٍ كَرِهِ ﴿ إِنَّهُ لَقُولُ رَسُولٍ كَرِهِ ﴿ إِنَّهُ مَلَعَ عِنْدَ ذِى ٱلْعَرْشِ مَكِينٍ ﴿ مُنَا قَالَ الله عز وجل: ﴿ إِنَّهُ لَقُولُ رَسُولٍ كَرِهِ ﴿ إِنَّهُ مَلَاعٍ مَمّ أَمِينٍ ﴿ وَهِ التكوير: ١٩ ـ ٢١] ليتبيّن أنه عليه السلام أمين على القرآن قوي على حفظه وعدم التلاعب به.

هذا القرآن كلام الله عزّ وجل، تكلّم به حقيقة، وسمعه جبريل عليه السلام، ونزل به على قلب النبي ﷺ.

هذا القرآن الكريم هو كلام الله لفظه ومعناه، فالأمر والنهي والنخبر والاستخبار والقصص كلها كلام الله عزّ وجل.

وقد ذكره الله تعالى بعد أن أقسم قسماً عظيماً فقال: ﴿ فَكَلَّ أُقْسِمُ فِمَوقِعِ ٱلنَّجُوفِ فَكَلَّ أُقَسِمُ لَوْ تَعْلَمُونَ عَظِيمٌ فَيْ ﴿ [الواقعة: ٧٥-٧٦] لو تعلمون بمعنى اعلموا، كما أقول لك: إن هذا لو تدري شيء كبير: ﴿ إِنَّهُ لَقُرْءَانُ كَرِيمٌ ﴿ وَهُ كَثِيرٍ فَي كِنَبِ كَرِيمٌ ﴿ وَهُ كِنَبِ وَجِلَ ذَلك بالقسم وبإن وباللام ﴿ فِي كِنَبِ مَكْنُونِ ﴿ لَا يَمَسُّهُ إِلّا ٱلمُطَهَّرُونَ ﴾ [الواقعة: ٧٧] وهو اللوح المحفوظ ﴿ لَا يَمَسُّهُ إِلّا ٱلمُطَهَرُونَ ﴾ [الواقعة: ٧٧] وهو اللوح المحفوظ ﴿ لَا يَمَسُّهُ إِلّا ٱلمُطَهَرُونَ وهم الملائكة، والواقعة: ٧٩] أي لا يمس هذا الكتاب المكنون إلا المطهرون وهم الملائكة، فالضمير لا يعود على القرآن أو المصحف.

وكونه في كتاب مكنون هل معناه أن القرآن كله كتب في اللوح المحفوظ، أو أن المكتوب في اللوح المحفوظ ذكر القرآن وأنه سينزل وسيكون كذا وكذا؟

الجواب: الأول، لكن يبقى النظر كيف يكتب قبل أن تخلق السماوات

والأرض بخمسين ألف سنة وفيه العبارات الدالة على الماضي مثل قوله: ﴿ وَإِذَ غَدَوْتَ مِنَ أَهْلِكَ تُبُوِّئُ ٱلمُؤْمِنِينَ مَقَاعِدَ لِلْقِتَالِ ﴾ [آل عمران: ١٢١] ومثل قوله: ﴿ وَإِذَ غَدَوْتَ مِنَ أَهْلِكَ تُبُوِّئُ ٱلمُؤْمِنِينَ مَقَاعِدَ لِلْقِتَالِ ﴾ [آل عمران: ٢٠] ومثل قوله: ﴿ قَدُ سَمِعَ ٱللَّهُ قَوْلَ ٱلَّتِي تُجَدِلُكَ ﴾ [المجادلة: ١] وهو حين كتابته قبل خلق السماوات والأرض بخمسين ألف سنة لم يسمع قولها، لأن المجادلة لم تخلق أصلاً حتى تُسمَع مجادلتها؟

فالجواب: أن الله قد علم ذلك وكتبه في اللوح المحفوظ، كما أنه علم المقادير وكتبها في اللوح المحفوظ وعند تقديرها يتكلم الله عزّ وجل بقوله كن فيكون، هكذا قرره شيخ الإسلام ابن تيمية ـ رحمه الله ـ وهو مما تطمئن له النفس.

وكنت من قبل أقول: إن الذي في اللوح المحفوظ ذكر القرآن لا القرآن، بناءً على أنه يَرِدُ بلفظ الماضي قبل الوقوع، وأن هذا كقوله تعالى عن القرآن: ﴿ وَإِنَّهُ لَفِي زُبُرِ ٱلْأَوَّلِينَ ﴿ [الشعراء:١٩٦] والذي في زبر الأولين ليس القرآن، بل ذكر القرآن والتنويه عنه، ولكن بعد أن اطلعت على كلام شيخ الإسلام ابن تيمية ـ جزاه الله خيراً ـ انشرح صدري إلى أنه مكتوب في اللوح المحفوظ ولا مانع من ذلك، ولكن الله تعالى عند إنزاله إلى محمد على يتكلم به ويلقيه إلى جبريل.

هذا قول السلف وأهل السنة في القرآن، أما أهل البدع فحرفوا وبدلوا وغيّروا فقالوا: هذا القرآن ليس كلام الله، ولكنه عبارة عن كلام الله، لأن كلام الله هو المعنى القائم بنفسه، وأما الصوت والحروف فإنها ليست كلام الله بل هي عبارة عن كلام الله، وعلى هذا يكون هذا القرآن الذي بأيدينا مخلوق، خلقه الله ليعبر عما في نفسه، وهذا قول الأشاعرة.

وقال المعتزلة: كلام الله عزّ وجل ليس المعنى القائم بنفسه، لكن كلام الله مخلوق كسائر المخلوقات، يخلق الله كلاماً ويضيفه إليه إضافة تشريف كما أضاف إلى نفسه الناقة، وكما أضاف إلى نفسه المساجد، وكما أضاف إلى نفسه البت.

والفرق بين قول الأشاعرة وقول المعتزلة:

قال المحققون إنه لا فرق، بل المعتزلة خير من الأشاعرة في هذا.

فالمعتزلة يقولون: هذا القرآن الذي بين أيدينا كلام الله.

والأشاعرة يقولون: عبارة عن كلام الله وليس كلام الله.

وقد اتفق الجميع على أن ما بين دفّتي المصحف مخلوق، لكن المعتزلة قالوا: هذا كلام الله خلقه كما خلق السماوات والأرض والشمس والقمر والنجوم، وأضافها الله إلى نفسه إضافة تشريف كما أضاف المساجد إليه كما قال الله تعالى: ﴿ وَمَنْ أَظْلَمُ مِمِّن مَّنَعَ مَسَاجِدَ اللهِ ﴾ [البقرة: ١١٤] وكما أضاف الكعبة إليه فقال: ﴿ وَطَهِر بَيْتِي لِلطَّآبِفِينِ ﴾ [الحج: ٢٦] وكما أضاف الناقة إليه فقال: ﴿ نَاقَةَ اللهِ وَسُقِيكَهَا إِنَ الشمس: ١٣].

وقال الأشاعرة: كلام الله هو المعنى القائم بنفسه وخلق أصواتاً سمعها جبريل عبارة عما في نفسه، وعلى هذا فالقرآن على مذهب الأشاعرة مخلوق، لكن قالوا: إنه عبارة عن كلام الله.

أما نحن فنقول: هذا القرآن كلام الله غير مخلوق، ونقول: ليس كلام الله هو المعنى القائم بنفسه، المعنى القائم بنفسه علم وليس بكلام حتى يتكلم به الله عزّ وجل.

إذاً هذا القرآن \_ الذي نسأل الله أن يجعله حجة لنا \_ كلام الله حقاً، تكلم

به حقاً، وسمعه جبريل حقاً، ونزل به على قلب النبي على حقاً، فوعاه النبي على حتى إنه كان يتعجل أن يتابع جبريل لئلا يفوته شيء فقال الله عزّ وجل له: ﴿ لَا غُرِلُهُ بِهِ عَلَى اللهُ عَنَا مَعْمُ وَقُرْءَانَهُ ﴿ القيامة: ١٦-١٧] حيث التزم الله تعالى بجمعه وقرآنه ﴿ فَإِذَا قَرَأْنَهُ ﴾ [القيامة: ١٨] أي قرأه جبريل، وأضاف قراءة جبريل إلى نفسه عزّ وجل لأن جبريل رسوله إلى محمد على فأضاف فعل جبريل إلى نفسه لأنه هو الذي أرسله ﴿ ثُمُّ إِنَّ عَلَيْنَابِيانَهُ ﴿ إِلَيْهَا مَهُ الترام من الله عزّ وجل أو جبه على نفسه أن يجمع القرآن، وأن يقرأه جبريل على محمد على أو جبه على نفسه أن يجمع القرآن، وأن يقرأه جبريل على محمد على أن يبينه.

هذا القرآن الكريم له فضائل عظيمة، وممن كتب في فضائله ابن كثير ــ رحمه الله\_رسالة سماها فضائل القرآن، وهي مفيدة.

«القُرآنُ حجَّةٌ لكَ أَو عَليكَ» يكون حجة لك إذا قمت بما يجب له من نصيحة وقد سبق في حديث تميم الداري رضي الله عنه النصيحة لله ولكتابه، وسبق هناك شرح النصيحة للكتاب فليرجع إليه.

يكون القرآن حجة لك إذا نصحت له، ويكون حجة عليك إذا لم تنصح له.

مثال ذلك: قول الله تعالى: ﴿ وَأَقِيمُواْ الصَّلَوْةَ وَءَاثُواْ الرَّكُوةَ ﴾ [البقرة: ٤٣] هنا رجلان: أحدهما لم يقم الصلاة فيكون القرآن حجة عليه، والثاني أقام الصلاة فيكون القرآن حجة له.

ورجل آخر لم يؤت الزكاة فالقرآن حجة عليه، والثاني آتى الزكاة فالقرآن حجة له.

وبهذه المناسبة أود أن أذكّر نفسي وإياكم بمسألة مهمة وهي:

كُلنا يتوضأ إذا أراد الصلاة، لكن أكثر الأحيان يريد الإِنسان أن يقوم بشرط العبادة فقط، وهذا لا بأس به، ويحصل به المقصود، لكن هناك شيء أعلى وأتم:

أولاً: إذا أردت أن تتوضأ استشعر أنك ممتثل لأمر الله في قوله: ﴿ يَتَأَيُّهَا اللَّهِ مِنَ وَله : ﴿ يَتَأَيُّهَا اللَّهِ مَا اللَّهُ فَي قوله : ﴿ يَتَأَيُّهَا اللَّهِ مَا اللَّهُ فَي قوله : ﴿ يَتَأَيُّهَا اللَّهُ اللَّهُ الْمَرَافِقِ اللَّهُ الْمَرَافِقِ اللَّهُ الْمَرَافِقِ اللَّهُ الْمَرَافِقِ اللَّهُ الْمَرَافِقِ اللَّهُ اللَّلْمُ الللللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الل

ثانياً: إذا توضأت استشعر أنك متبع لرسول الله عَلَيْ ، فإنه قال: «مَنْ تُوضاً نَحْوَ وُصُوئي هَذَا ثُمَّ صَلَّى رَكْعَتَيْنِ ..»(١) حينئذ يكون الإخلاص والمتابعة.

ثالثاً: احتسب الأجر على الله عزّ وجل بهذا الوضوء، لأن هذا الوضوء يكفر الخطايا، فتخرج خطايا اليد مع آخر قطرة من قطرات الماء بعد غسل اليد، وهكذا بقية أعضاء الوضوء.

هذه المعاني الثلاثة العظيمة الجليلة أكثر الأحيان نغفل عنها، كذلك إذا أردت أن تصلي وقمت للصلاة استشعر أمر الله بقوله: ﴿ وَأَقِيمُوا الصَّلَوٰةَ ﴾ [البقرة: ٤٣] ثم استشعر انك تابع لرسول الله على حيث قال: «صَلوا كَمَا رَأْيتُموني أُصَلي» (٢) ثم احتسب الأجر، لأن هذه الصلاة كفارة لما بينها وبين الصلاة الأخرى، وهلم جرا.

يفوتنا هذا كثيراً ولذلك تجدنا \_ نسأل الله أن يعاملنا بعفوه \_ لا نصطبغ

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري، كتاب الوضوء، باب الوضوء ثلاثاً ثلاثاً، (١٥٩)، ومسلم، كتاب الطهارة، باب صفة الوضوء وكماله، (٢٢٦)، (٣).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري، كتاب الأذان، باب الأذان للمسافر (٦٠٥).

بآثار العبادة كما ينبغي وإلا فنحن نشهد بالله أن الصلاة تنهى عن الفحشاء والمنكر، ولكن مَنْ مِنَ الناس إذا صلى تغير فكره ونهته صلاته عن الفحشاء والمنكر؟! اللهم إلا قليل، لأن المعاني المقصودة مفقودة.

قوله: «كُلُّ النَّاسِ يَغْدُو» أي كل الناس يخرج مبكراً في الغدوة في الصباح وهذا من باب ضرب المثل.

«فَبَائِعٌ نَفْسَهُ» أي الغادي يبيع نفسه، ومعنى يبيع نفسه أنه يكلفها بالعمل، لأنه إذا كلفها بالعمل أتعب النفس فباعها.

ينقسم هؤلاء الباعة إلى قسمين: معتق وموبق، ولهذا قال:

«فَمُعْتِقُهَا أَو مُوبِقُهَا» فيكون بيعه لنفسه إعتاقاً إذا قام بطاعة الله كما قال الله عـز وجـل: ﴿ وَمِنَ ٱلنَّاسِ مَن يَشَرِى نَفْسَهُ ٱبْتِغَاءَ مَرْضَاتِ ٱللَّهِ ﴾ [البقرة: ٢٠٧] يشري نفسه أي يبيع نفسه ابتغاء مرضاة الله عز وجل، فهذا الذي باع نفسه ابتغاء مرضاة الله وقام بطاعته قد أعتقها من العذاب والنار.

والذي أوبقها هو الذي لم يقم بطاعة الله عزّ وجل حيث أمضى عمره خسراناً، فهذا موبق لها أي مهلك لها.

لما قسم النبي على الناس بالنسبة للقرآن إلى من يكون القرآن حجة له، ومن يكون حجة عليه، ذكر أن العمل أيضاً قد يكون على الإنسان وقد يكون للإنسان، فيكون للإنسان إذا كان عملاً صالحاً، ويكون عليه إذا كان عملاً سيئاً.

وانظر إلى هذا الحديث: «كُلُّ النَّاسِ يَغْدُو فَبَائِعٌ نَفْسَهُ» يتبين لك أن الإنسان لابدأن يعمل إما خيراً أو شراً.

#### \* من فوائد هذا الحديث:

اً الحث على الطهور الحسي والمعنوي، وجه ذلك أنه قال: «الطُّهُورُ الْمِيْمَان».

٢\_أن الإِيمان يتبعض، فبعضه فعل وبعضه ترك، وهو كذلك.

٣\_ فضيلة حمد الله عزّ وجل حيث قال: إنها تملأ الميزان.

3- إثبات الميزان، والميزان جاء ذكره في القرآن عدة مرات، جاء ذكره مجموعاً وذكره مفرداً فقال الله عزّ وجل: ﴿ وَنَضَعُ الْمَوَذِينَ ٱلْقِسَطَ لِيَوْمِ ٱلْقِيمَةِ ﴾ مجموعاً وذكره مفرداً فقال الله عزّ وجل: ﴿ وَنَضَعُ ٱلْمَوَذِينَ ٱلْقِسَطَ لِيَوْمِ ٱلْقِيمَةِ ﴾ [الأنبياء: ٤٧] وقال تعالى: ﴿ فَأَمَّا مَن تَقُلُتُ مَوَذِينَهُ ﴿ فَي القارعة: ٦] وجاء ذكره في السنة صريحاً في قوله ﷺ: ﴿ كَلِمَتَانِ خَفِيفَتَانِ عَلَى اللّسانِ، تُقِيلتَانِ في الميزَانِ، حَبِيتَانِ إلى الرّحمَنِ: سُبحَانَ الله وَبحمدِهِ سُبحَانَ الله العَظيم ﴾ (١) وكذلك في هذا الحديث.

وهذا الميزان هل هو حسي أو معنوي؟

قالت المعتزلة: إنه معنوي، وهو كناية عن إقامة العدل.

والقول الصحيح: أنه حسي، له كفتان وله لسان، توزن به الأعمال الصالحة والسيئة.

وهنا يَرِد إشكال: كيف يوزن العمل وهو ليس بجسم، وكيف الحمد تملأ الميزان وهي ليست بجسم؟

والجواب عن كل هذا سهل، وهو: أن الله عزّ وجل قادر على أن يجعل الأعمال أجساماً والمعاني أجساماً، فإنه على كل شيء قدير عزّ وجل، ألم يثبت عن النبي ﷺ أنه أخبر أن البقرة وآل عمران تأتيان يوم القيامة كأنهما

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري، كتاب الدعوات، باب فضل التسبيح، (٦٤٠٦)، ومسلم، كتاب الذكر والدعاء، باب فضل التهليل والتسبيح والدعاء، (٢٦٩٤)، (٣١).

غمامتان أو غبايتان تظلان صاحبهما (١١)، وهما عمل، لكن الله على كل شيء قدير.

أليس قد ثبت عن النبي عَلَيْهُ «ان الموت يؤتى به يوم القيامة على صورة كبش فيوقف بين الجنة النار ويقال: يا أهل الجنة فيطلعون ويشر تبُّون، فيقال: هل تعرفون هذا؟ فيقولون: نعم، هذا الموت، ويقال: يا أهل النار، فيطلعون ويشر تبون، ويقال: هل تعرفون هذا؟ فيقولون: نعم، هذا الموت، ثم يذبح بين الجنة والنار ويقال: يا أهل الجنة خلود ولا موت، يا أهل النار خلود ولا موت»(٢)، والموت معنوي.

فالمهم أن نقول: إن الميزان يوم القيامة حسي، حقيقي، توزن به الأعمال، فمن ثقلت موازينه فأولئك هم المفلحون، ومن خفت موازينه فقد خسروا أنفسهم.

٥ فضيلة الجمع بين سبحان الله والحمد الله لقوله «شبحان الله و الحمد الله و الحمد الله و الحمد الله و الحمد الله و المحمد بين السَمَاء و الأرضِ» ووجه ذلك أن الجمع بينهما جمع بين نفي العيوب والنقائص وإثبات الكمالات.

ففي «شُبِحَانَ الله» نفي العيوب والنقائص، وفي «الحَمدُ للهِ» إثبات الكمالات. ٦\_أن الصلاة نور ويتفرع على هذا:

الحث على كثرة الصلاة. ولكن يرد علينا أن كثيراً من الصلوات من المصلي الواحد لا يشعر الإنسان بأنها نور، فما الجواب؟

الجواب أن نقول: إن كلام الرسول ﷺ حق لا إشكال فيه، لكن عدم استنارة القلب لخلل في السبب أو وجود مانع.

فمن خلط صلاته برياء فهنا خلل في السبب، لأنه لم يخلص.

<sup>(</sup>۱) أخرجه مسلم، كتاب صلاة المسافرين وقصرها، باب فضل قراءة القرآن وسورة البقرة، (۸۰٤)، (۲۵۲).

<sup>(</sup>۲) أخرجه البخاري، كتاب التفسير، باب تفسير سورة مريم، (٤٧٣٠)، ومسلم، كتاب الجنة، باب الناريدخلها الجبارون والجنة يدخلها الضعفاء، (٢٨٤٩)، (٤٠).

ومن صلى لكن قلبه يتجول يميناً وشمالاً فهنا مانع يمنع من كمال الصلاة فلا تحصل النتيجة، وقس على هذا كل شيء رتّب الشرع عليه حكماً وتخلف فاعلم أن ذلك إما لوجود مانع، أو لاختلال سبب، وإلا فكلام الله عزّ وجل حق وكلام رسوله علية حق.

٧- الحث على الصدقة، لقوله: «الصَّدَقَةُ بُرْهَانٌ».

٨\_ أن بذل المحبوب يدل على صدق الباذل، والمحبوب الذي يُبذَل في الصدقة هو المال.

٩\_ الحث على الصبر وأنه ضياء وإن كان فيه شيء من الحرارة، لكنه ضياء ونور لقوله: «وَالصَّبْرُ ضِيَاءٌ».

١٠ أن حامل القرآن إما غانم وإما غارم، وليس هناك مرتبة لا له ولا عليه، إما للإنسان وإما على الإنسان، ويتفرع على هذه الفائدة:

أن يحاسب الإنسان نفسه هل عمل بالقرآن فيكون حجة له، أو الا، فيكون حجة عليه فليستعتب.

11\_عظمة القرآن وأنه لن يضيع هكذا سدى، بل إما للإنسان وإما على الإنسان.

17\_ بيان حال الناس وأن كل الناس يعملون من الصباح، وأنهم يبيعون أنفسهم، فمن باعها بعمل صالح فقد أعتقها، ومن باعها بعمل سيى وفقد أوبقها.

الإنسان نفسه ليعمل كل شيء أراده، قال ابن القيم وحل، وليس إطلاق الإنسان نفسه ليعمل كل شيء أراده، قال ابن القيم وحمه الله في النونية: هربوا من الرق الذي خلقوا له وبلوا برق النفس والشيطان فكل إنسان يفر من عبادة الله فإنه سيبقى في رق الشيطان.

# الحديث الرابع والعشرون

عنْ أَبِي ذَرِّ الغِفَارِيُّ رضي الله عنه عَن النبي عَلَيْ فيما يَرُويه عَنْ رَبِهِ عَنْ رَبِهِ عَنَ تَظَالَمُوا، يَا عِبَادِيْ إِنِّي حَرَّمْتُ الظُّلْمَ عَلَى نَفْسِيْ وَجَعَلْتُهُ بَيْنَكُمْ مُحَرَّماً فَلا تَظَالَمُوا، يَا عِبَادِيْ كُلُّكُمْ صَالٌ إِلاَ مَنْ هَدَيْتُهُ فَاسْتَهْدُونِي أَهْدِكُم، يَا عِبَادِيْ كُلُّكُمْ جَائِعٌ إِلاَّ مُنْ أَطْعَمْتُهُ فَاسْتَطْعِمُونِي أَطْعِمْكُمْ، يَا عِبَادِيْ كُلُّكُمْ عَارٍ إِلاَّ مَنْ كُلُكُمْ جَائِعٌ إِلاَّ مُنْ أَطْعَمْتُهُ فَاسْتَغْمُونِي أَطْعِمْكُمْ، يَا عِبَادِيْ إِنَّكُمْ تُخطِئُونَ بِاللّلِلِ والنهارِ وأَنَا أَغْفِرُ كَسُوثُهُ فَاسْتَكُسُونِيْ أَكْسُكُم، يَا عِبَادِيْ إِنَّكُمْ تُخطِئُونَ بِاللّلِلِ والنهارِ وأَنَا أَغْفِرُ كَسُوثُهُ فَاسْتَغْمُونِي أَعْمَلُكُم، يَا عِبَادِيْ لَوْ أَنَّ أَوَّلَكُمْ وَآخِرَكُمْ وَإِنْسَكُمْ وَآخِرَكُمْ وَإِنْسَكُمْ وَآخِرَكُمْ وَإِنْسَكُمْ وَآخِرَكُمْ وَإِنْسَكُمْ عَارِيْ لَوْ أَنَّ أَوَّلَكُمْ وَآخِرَكُمْ وَإِنْسَكُمْ وَإِنْسَكُمْ عَا زَادَ ذَلِكَ فِي مُلْكِيْ شَيئاً، يَا عِبَادِيْ لُو أَنَّ أَوَّلَكُمْ وَآخِرَكُمْ وَإِنْسَكُمْ وَإِنْسَكُمْ مَا زَادَ ذَلِكَ فِي مُلْكِيْ شَيئاً، يَا عِبَادِيْ لُو أَنَّ أَوَّلَكُمْ وَآخِرَكُمْ وَإِنْسَكُمْ وَإِنْسَكُمْ مَا زَادَ ذَلِكَ فِي مُلْكِيْ شَيئاً، يَا مِنَادِيْ وَاحِدٍ مَنْكُمْ مَا زَادَ ذَلِكَ فِي مُلْكِيْ شَيئاً، يَا عِبَادِيْ لَوْ أَنَّ أَوْلَكُمْ وَإِنْسَكُمْ وَإِنْسَكُمْ مَا نَقَصَ ذَلِكَ فِي مُلْكِيْ وَاحِدٍ مَنْ أَوْلَكُمْ وَإِنْسَكُمْ وَإِنْسَكُمْ وَإِنْسَكُمْ مَا نَقَصَ ذَلِكَ فِي مُلْكِيْ فَيَا مَا نَقُصَ ذَلِكَ فَلَا وَحِدٍ مَسْأَلَتَهُ مَا نَقَصَ ذَلِكَ مَا يَنْقُصُ وَاحِدٍ فَسَأَلُونِيْ فَأَعْطِيْتُ كُلَّ وَاحِدٍ مَسْأَلَتَهُ مَا نَقُصَ ذَلِكَ فَلَا كُمْ فَمُونُ وَجَدَ غَيْرَ ذَلِكَ فَلَا كُمْ وَاخِدُ غَيْرَ ذَلِكَ فَلَا لَكُمْ فَمَ أَوْ وَخَدَ غَيْرَ ذَلِكَ فَلَاكُمُ وَلَا فَكُمْ وَاخِدُ عَيْرَ ذَلِكَ فَلَا لَكُمْ وَاخِدُ عَيْرَ ذَلِكَ فَلَالُكُمْ وَلِولَا فَيْ مُسُلِعَ اللّهُ وَلَى فَوْ وَاخِدُ وَلَكُ فَلَاكُمُ وَا فَالْسُلَعُهُ وَالْمُلْولُولُولُولُولُولُولُولُولُول

## الشرح

قوله: «فيما يَرُويْهِ» الرواية: نقل الحديث «عَنْ رَبِّهِ» أي عن الله عزّ وجل، وهذا الحديث يسمى عند المحدثين قدسياً، والحديث القدسي: كل ما رواه النبي

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم، كتاب البر والصلة والآداب، باب تحريم الظلم، (٢٥٧٧) (٥٥).

ﷺ عن ربه عز وجل.

لأنه منسوب إلى النبي عَلَيْ تبليغاً، وليس من القرآن بالإجماع، وإن كان كل واحد منهما قد بلغه النبي عَلَيْ أمته عن الله عز وجل.

وقد اختلف العلماء رحمهم الله في لفظ الحديث القدسي: هل هو كلام الله تعالى، أو أن الله تعالى أوحى إلى رسوله عَلَيْقُ معناه، واللفظ لفظ رسول الله على قولين:

القول الأول: أن الحديث القدسي من عند الله لفظه ومعناه، لأن النبي عليه أضافه إلى الله تعالى، ومن المعلوم أن الأصل في القول المضاف أن يكون بلفظ قائله لا ناقله، لا سيما أن النبي عليه أقوى الناس أمانة وأوثقهم روايةً.

القول الثاني: أن الحديث القدسي معناه من عند الله ولفظه لفظ النبي عَلَيْهُ، وذلك لوجهين:

الوجه الأول: لو كان الحديث القدسي من عند الله لفظاً ومعنى ؟ لكان أعلى سنداً من القرآن؛ لأن النبي على يرويه عن ربه تعالى بدون واسطة ؛ كما هو ظاهر السياق ، أما القرآن فنزل على النبي على بواسطة جبريل عليه السلام ؛ كما قال تعالى : ﴿ قُلُ نَزَلَمُ رُوحُ ٱلْقُدُسِ مِن رَّيِكَ ﴾ [النحل: ١٠٢]، وقال : ﴿ نَزَلَ بِهِ الشعراء: ١٠٢]، فَيْ عَلَى قَلْبِكَ لِتَكُونَ مِنَ ٱلْمُنذِرِينُ ﴿ يَلِسَانٍ عَرَفِي مُبِينٍ ﴾ الشعراء: ١٩٥-١٩٥].

الوجه الثاني: أنه لو كان لفظ الحديث القدسي من عند الله؛ لم يكن بينه وبين القرآن فرق؛ لأن كليهما على هذا التقدير كلام الله تعالى، والحكمة تقتضي تساويهما في الحكم حين اتفقا في الأصل، ومن المعلوم أن بين القرآن والحديث القدسي فروقاً كثيرة:

منها: أن الحديث القدسي لا يتعبد بتلاوته، بمعنى أن الإنسان لا يتعبد الله تعالى بمجرد قراءته؛ فلا يثاب على كل حرف منه عشر حسنات، والقرآن يتعبد بتلاوته بكل حرف منه عشر حسنات.

ومنها: أن الله عزّ وجل تحدى أن يأتي الناس بمثل القرآن أو آية منه، ولم يرد مثل ذلك في الأحاديث القدسية.

ومنها: أن القرآن محفوظ من عند الله عزّ وجل؛ كما قال سبحانه: ﴿ إِنَّا لَهُ لَكُونِظُونَ ﴿ إِنَّا لَهُ لَحَيْظُونَ ﴿ إِنَّا لَهُ لَحَيْظُونَ ﴿ الحجر: ٩]، والأحاديث القدسية بخلاف ذلك؛ ففيها الصحيح والحسن ، بل أضيف إليها ما كان ضعيفاً أو موضوعاً، وهذا وإن لم يكن منها لكن نسب إليها وفيها التقديم والتأخير والزيادة والنقص.

ومنها: أن القرآن لا تجوز قراءته بالمعنى بإجماع المسلمين، أما الأحاديث القدسية؛ فعلى الخلاف في جواز نقل الحديث النبوي بالمعنى والأكثرون على جوازه.

ومنها: أن القرآن تشرع قراءته في الصلاة، ومنه ما لا تصح الصلاة بدون قراءته، يخلاف الأحاديث القدسية.

ومنها: أن القرآن لا يمسّه إلا طاهر على الأصح، بخلاف الأحاديث القدسية.

ومنها: أن القرآن لا يقرؤه الجُنُب حتى يغتسل على القول الراجح، يخلاف الأحاديث القدسية.

ومنها: أن القرآن ثبت بالتواتر القطعي المفيد للعلم اليقيني، فلو أنكر منه حرفاً أجمع القراء عليه، لكان كافراً، بخلاف الأحاديث القدسية؛ فإنه لو أنكر شيئاً منها مدعياً أنه لم يثبت لم يكفر، أما لو أنكره مع علمه أن النبي عليها

قاله لكان كافراً لتكذيبه النبي ﷺ.

وأجاب هؤلاء عن كون النبي على أضافه إلى الله، والأصل في القول المضاف أن يكون لفظ قائله، بالتسليم أن هذا هو الأصل، لكن قد يضاف إلى قائله معنى لا لفظاً كما في القرآن الكريم؛ فإن الله تعالى يضيف أقوالاً إلى قائليها، ونحن نعلم أنها أضيفت معنى لا لفظاً، كما في قصص الأنبياء وغيرهم، وكلام الهدهد والنملة؛ فإنه بغير هذا اللفظ قطعاً.

وبهذا يتبين رجحان هذا القول، وليس الخلاف في هذا كالخلاف بين الأشاعرة وأهل السنة في كلام الله تعالى؛ لأن الخلاف بين هؤلاء في أصل كلام الله تعالى؛ فأهل السنة يقولون: كلام الله تعالى كلام حقيقي مسموع يتكلم سبحانه بصوت وحرف، والأشاعرة لا يثبتون ذلك، وإنما يقولون: كلام الله تعالى هو المعنى القائم بنفسه، وليس بحرف وصوت، ولكن الله تعالى يخلق صوتاً يعبر به عن المعنى القائم بنفسه، ولا شك في بطلان قولهم، وهو في الحقيقة قول المعتزلة، لأن المعتزلة يقولون القرآن مخلوق، وهو كلام الله، وهؤلاء يقولون: القرآن مخلوق، وهو عبارة عن كلام الله، فقد اتفق الجميع على أن ما بين دفتي المصحف مخلوق.

ثم لو قيل في مسألتنا ـ الكلام في الحديث القدسي ـ: إن الأولَى ترك الخوض في هذا؛ خوفاً من أن يكون من التنطع الهالك فاعله، والاقتصار على القول بأن الحديث القدسي ما رواه النبي على عن ربه وكفى لكان ذلك كافياً، ولعله أسلم والله أعلم.

قوله: «يا عبادي» نداء من الله عز وجل أبلغنا به أصدق المخبرين وهو محمد على وهو محمد على وهو محمد الله عنه الخاصة .

«إنى حرمت الظلم على نفسي» أي: منعته مع قدرتي عليه، وإنما قلنا:

مع قدرتي عليه؛ لأنه لو كان ممتنعاً على الله لم يكن ذلك مدحاً ولا ثناءً، إذ لا يثنى على الفاعل إلا إذا كان يمكنه أن يفعل أو لا يفعل. فلو سألنا سائل وقال: هل يقدر الله أن يظلم الخلق؟

فالجواب: نعم، لكن نعلم أن ذلك مستحيل بخبره، حيث قال تعالى: ﴿ وَلَا يَظْلِمُ رَبُّكَ أَحَدًا ﴾ [الكهف: ٤٩].

«وجعلته بينكم محرماً» أي: صيرته بينكم محرماً.

«فلا تظالموا» هذا عطف معنوي على قوله: «وجعلته بينكم محرماً» أي: فبناءً على كونه محرماً لا تظالموا، أي: لا يظلم بعضكم بعضاً.

«يَا عِبَادِيَ كُلُّكُم ضَالٌ» أي تائه عن الطريق المستقيم «إِلاَّ مَنْ هَدَيْتُهُ» أي علمته ووفقته، و «علمته» هذه هداية الإِرشاد و «وفقته» هداية التوفيق :

«فَاستَهدُونِي أَهدِكُمْ» أي اطلبوا مني الهداية لا من غيري أهدكم، وهذا جواب الأمر، وهذا كقوله: ﴿ أَدْعُونِي ٓ أَسْتَجِبُ لَكُرُ ﴾ [غافر: ٦٠].

«يَا عِبَادِي كُلُّكُمْ جَائِعٌ إِلاَّ مَنْ أَطْعَمْتُهُ» أي كلكم جائع إلا من أطعمه الله ، وهذا يشمل ما إذا فقد الطعام ، أو وجد ولكن لم يتمكن الإنسان من الوصول إليه ، فالله هو الذي أنبت الزرع ، وهو الذي أدرّ الضَّرْع ، وهو الذي أحيا الثمار ، واقرأ من سورة الواقعة من قول الله تعالى : ﴿ أَفَرَءَيْتُمُ مَا تُمْنُونَ ﴿ وَاللّهُ وَا عَنْ بِمَسْبُوقِينَ فَي عَلَى أَن نُبُدِلَ اللهُ اللّهُ وَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلّهُ وَاللّهُ وَلّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلّا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلّا الللللّهُ وَاللّهُ وَلّا اللللّهُ وَاللّهُ وَلّهُ ولَا الللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلّا الللّهُ وَاللّهُ وَلّا اللللّهُ وَلَا اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلّهُ وَلَا اللّهُ وَلّهُ وَلّهُ وَلَا الللللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا الللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلَا اللللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلَا الللللّهُ وَاللّهُ وَاللّه

اَلنَّارَ الَّتِي تُورُونَ ﴿ عَأَنتُمْ أَنشَأْتُمْ شَجَرَتُهَا أَمْ نَحَنُ الْمُنشِعُونَ ﴿ فَحَنُ جَعَلْنَهَا تَذَكِرَةً وَمَتَعًا لِلْمُقْوِينَ ﴿ فَهُ فَسَيِّحْ بِأَسْمِ رَبِّكَ الْعَظِيمِ ﴿ وَ الواقعة: ٥٨ ـ ٧٤]، تجد كيف تحدّى الله الخلق في هذه الآيات لا بالنسبة للمأكول، ولا المشروب، ولا ما يصلح به المأكول والمشروب. فكلنا جائع إلا من أطعمه الله.

كذلك أيضاً يمكن أن يوجد الطعام لكن قد لا يتمكن الإنسان منه: إما لكونه محبوساً، أو مصاباً بمرض، أو بعيداً عن المحل الخصب والرخاء.

«فَاسْتَطْعِمُوني» أي اطلبوا مني الإطعام، وإذا طلبتم ذلك ستجدونه.

«أُطْعِمْكُمْ» أطعم: فعل مضارع مجزوم على أنه جواب الأمر.

«يا عِبَادِي كُلُّكُم عَارٍ» فكلنا عار ، لأننا خرجنا من بطون أمهاتنا عُرَاة .

«إلا مَنْ كَسَوتُهُ فَاسْتَكُسُونِي أَكُسُكُمْ» سواء كان من فعل الإنسان كالكبير يشتري الثوب، وربما يقال: إنه يشتري الثوب، أو من فعل غيره كالصغير يُشترى له الثوب، وربما يقال: إنه يشمل لباس الدين، فيشمل الكسوتين: كسوة الجسد الحسية، وكسوة الروح المعنويّة.

«يَا عِبَادِي إِنَّكُمْ تُخْطِئُونَ» أي تجانبون الصواب، لأن الأعمال إما خطأ وإما صواب، فالخطأ مجانبة الصواب وذلك إما بترك الواجب، وإما بفعل المحرّم.

وقوله: «باللَّيلِ» الباء هنا بمعنى: (في) كما هي في قوله تعالى: ﴿ وَإِنَّكُوْ لَا يَكُوْ لَا يَكُوْ لَكُوْ لَا يَعْقِلُونَ ﴾ [الصافات: ١٣٧ ـ ١٣٨] أي وفي الليل.

«وَأَنَا أَغْفِرُ الذُّنُوبَ جَمِيعاً» أي أسترها وأتجاوز عنها مهما كثرت، ومهما عظمت، ولكن تحتاج إلى الاستغفار.

«فَاسْتَغَفِرُونِي أَغْفِرُ لَكُم» أي اطلبوا مغفرتي، إما بطلب المغفرة كأن يقول: اللهم اغفر لي، أو: أستغفر الله وأتوب إليه. وإما بفعل ما تكون به المغفرة، فمن قال: سبحان الله وبحمده مائة مرة غفرت خطاياه ولو كانت مثل زبد البحر(١).

«يَا عِبَادِيَ إِنَّكُمْ لَنْ تَبْلُغُوا ضُرِّيْ فَتَضرُّونِي ، وَلَنْ تَبْلُغُوا نَفَعِي فَتَنَفَّعُونِي » أي لن تستطيعوا أن تضروني ولا أن تنفعوني ، لأن الضار والنافع هو الله عزّ وجل ، والعباد لا يستطيعون هذا ، وذلك لكمال غناه عن عباده عزّ وجلّ .

«يَا عِبَادِي لَوْ أَنَّ أَوَّلَكُمْ وَآخِرِكُمْ وَإِنْسَكُمْ وَجِنَّكُمْ كَانُوا عَلَى أَتقَى قَلبِ رَجُلٍ وَاحِدٍ مِنْكُم مَا زَادَ ذَلِكَ فِي مُلْكِي شَيئًا» يعني لو أن كل العباد من الإنس والحبن والأولين والآخرين كانوا على أتقى قلب رجل ما زاد ذلك في ملك الله شيئًا، وذلك لأن ملكه عزّ وجل عام واسع لكل شيء، للتقيّ والفاجر.

ووجه قوله: «مَا زَادَ ذَلِكَ فِي مُلكِي شَيئًا» أنهم إذا كانوا على أتقى قلب رجل واحد كانوا من أولياء الله، وأولياء الله عزّ وجل جنوده، وجنوده يتسع بهم ملكه، كما لو كأن للملك من ملوك الدنيا جنود كثيرون فإن ملكه يتسع بجنوده.

ثم قال: «يَا عِبَادِي لَوْ أَنَّ أَوَّلَكُمْ وَآخِرَكُمْ وَإِنْسَكُمْ وَجِنَّكُمْ كَانُوا عَلَى أَفَجْرِ قَلْبِ رَجُلٍ وَاحِدٍ مِنْكُمْ مَا نَقَصَ ذَلِكَ مِنْ مُلْكِي شَيْئًا» ووجه ذلك: أن الله الفاجر عدو لله عزّ وجل فلا ينصر الله، ومع هذا لا ينقص من ملكه شيئاً لأن الله تعالى غنى عنه.

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري، كتاب الدعوات (٦٤٠٥).

«يَا عِبَادِي لُو أَنَّ أَوَّلَكُم وَآخِرَكُمْ وَإِنْسَكُمْ وَجِنَّكُمْ قَامُوا في صَعِيدٍ وَاحِدٍ فَسَأَلُونِي فَأَعطيتُ كُلَّ وَاحِدٍ مَسأَلَتَهُ» أي إذا قاموا في أرض واحدة منسطة، وذلك لأنه كلما كثر الجمع كان ذلك أقرب إلى الإجابة.

«مَا نَقَصَ ذَلِكَ مِمَّا عِنْدِي إِلاَّ كَمَا يَنْقُصُ المِخيْطُ إِذَا أُدْخِلَ البَحرَ» وهذا من باب المبالغة في عدم النقص، لأن كل واحد يعلم أنك لو أدخلت المخيط وهو الإبرة الكبيرة في البحر ثم أخرجتها فإنها لا تنقص البحر شيئاً ولا تغيره، وهذا كقوله تعالى: ﴿ إِنَّ ٱلَذِينَ كَذَّبُوا بِعَايَنِنَا وَاسْتَكْبَرُوا عَنَهَ لَا نُفَنَّحُ لَهُمْ أَبُونُ ٱلسَّمَاءِ وَلاَ يَدْخُلُونَ ٱلْجَنَّةَ حَتَى يَلِجَ ٱلْجَمَلُ فِي سَمِّ ٱلْجَيَاطِ وَكَذَلِكَ بَعَزِي ٱلْمُجْرِمِينَ ﴿ وَلاَ يَدْخُلُونَ ٱلْجَنَّةَ حَتَى يَلِجَ ٱلْجَمَلُ فِي سَمِّ ٱلْجَيَاطِ وَكَذَلِكَ بَعْزِي ٱلْمُجْرِمِينَ ﴿ وَلَا يَدْخُلُونَ ٱلْجَرَافِ: ١٤] إذ من المعلوم أن الجمل لا يمكن أن يدخل في سم الخياط، فيكون هذا مبالغة في عدم دخولهم الجنة.

كذلك هنا بمن المعلوم أن المخيط لو أدخل في البحر لم ينقص شيئاً ، فكذلك لو أن أول الخلق وآخرهم وإنسهم وجنهم سألوا الله عزّ وجل وأعطى كل إنسان مسألته مهما بلغت فإن ذلك لا ينقص ما عنده إلا كما ينقص المخيط إذا أدخل البحر ، ومن المعلوم أن المخيط إذا أدخل البحر لا ينقص البحر شيئاً ، وفي الحديث الصحيح عن النبي على أنه قال : «يَدُ اللهِ مَلاى سحّاءً» أي كثيرة العطاء «اللّيل والنهار» أي في الليل والنهار «أَرَأَيْتُمْ مَا أَنْفَقَ مُنْذُ خَلَقَ السّمَاوَاتِ والأَرْضَ فَإِنَّهُ لَمْ يَغِضْ » أي لم ينقص «مَا فِي يَمِينِهِ» (١)

«يَا عِبَادِي إِنَّمَا هِيَ أَعْمَالُكُمْ» هذه جملة فيها حصر طريقه: (إنما) أي ما هي إلا أعمالكم «أُحْصِيْهَا لَكُمْ» أي أضبطها تماماً بالعد لا زيادة ولا نقصان،

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري، كتاب التوحيد، باب (وكان عرشه على الماء)... (٧٤١٩)، ومسلم، كتاب الزكاة، باب الحث على النفقة وتبشير المنفق بالخلف، (٩٩٣)، (٣٧).

لأنهم كانوا في الجاهلية لا يعرفون الحساب فيضبطون الأعداد بالحصى، وفي هذا يقول الشاعر:

ولستُ بالأكثر منهم محصى وإنّم العسزّة للكالسور يعني أن عددكم قليل، وإنما العزة للغالب في الكثرة.

«ثُمَّ أُوَفِّيكُمْ إِيَّاهَا» أي في الدنيا والآخرة، وقد يكون في الدنيا فقط، وقد يكون في الآخرة فقط. يكون في الآخرة فقط.

قد يكون في الدنيا فقط: فإن الكافر يُجَازَى على عمله الحسن في الدنيا لا في الآخرة، وقد يجازى به في الدنيا وفي الآخرة، والمؤمن قد يُؤخّر له الثواب في الآخرة، وقد يجازى به في الدنيا وفي الآخرة، قال الله تعالى: ﴿ مَن كَانَ يُرِيدُ حَرْثَ الْآخِرَةِ نَزِدْ لَهُ فِي الدنيا وفي الآخرة، قال الله تعالى: ﴿ مَن كَانَ يُرِيدُ حَرْثَ اللّهَ خِرَةِ مِن نَصِيبٍ ﴾ [الشورى: حَرْقِيَةُ وَمَن كَانَ يُرِيدُ الْعَاجِلَةَ عَجَلّنَا لَهُ فِيهَا مَا نَشَاءُ لِمَن نُرِيدُ اللهُ حَمَلنَا لَهُ فِيهَا مَا نَشَاءُ لِمَن نُرِيدُ الْعَاجِلَةَ عَجَلنَا لَهُ فِيهَا مَا نَشَاءُ لِمَن نُرِيدُ اللهُ حَمَلنَا لَهُ حَمَلنَا لَهُ فِيهَا مَا نَشَاءُ لِمَن نُرِيدُ الْعَاجِلَة عَجَلنَا لَهُ فِيهَا مَا نَشَاءُ لِمَن نُرِيدُ الْعَاجِلَة عَجَلنَا لَهُ فِيهَا مَا نَشَاءُ لِمَن نُرِيدُ اللهِ عَمَلنَا لَهُ عَمَلنَا لَهُ فِيهَا مَا نَشَاءُ لِمَن نُرِيدُ اللّهُ عَمَلنَا لَهُ فِيهَا مَا نَشَاءُ لِمَن نُرِيدُ اللّهِ عَمَلنَا لَهُ عَجَلنَا لَهُ فِيهَا مَا نَشَاءُ لِمَن نُرِيدُ اللّهُ وَمَن أَرَادَ لَهُ عَمْ مَشَكُورًا ﴾ [الإسراء: ١٩]. لَو قال عز وجل: ﴿ وَمَنْ أَرَادَ كَانَ سَعْيُهُم مَشْكُورًا ﴾ [الإسراء: ١٩]. الْآخِرَة وَسَعَىٰ لَمَا سَعْيَهَا وَهُو مُؤْمِنٌ فَأَوْلَيْكِ كَانَ سَعْيُهُم مَشْكُورًا ﴾ [الإسراء: ١٩].

إذاً فالتوفية تكون في الدنيا دون الآخرة للكافر، أما المؤمن فتكون في الدنيا والآخرة جميعاً، أو في الآخرة فقط.

«فَمَنْ وَجَدَ خَيْراً فَلْيَحْمَدِ الله ) أي من وجد خيراً من أعماله فليحمد الله على الأمرين: على توفيقه للعمل الصالح، وعلى ثواب الله له.

«وَمَنْ وَجَدَ غَيْرَ ذَلِكَ» أي وجد شرآ أو عقوبة «فَلاَ يَلُومَنَّ إِلاَّ نَفْسَهُ» لأنه لم يُظلَم، واللوم: أن يشعر الإنسان بقلبه بأن هذا فعل غير لائق وغير مناسب، وربما ينطق بذلك بلسانه.

#### \* من فوائد هذا الحديث:

ا \_ رواية النبي عَلَيْةِ من ربه عزّ وجلّ، وهذا أعلى مراتب السند، لأن غاية السند: إما الرب عزّ وجلّ وهذا في الأحاديث القدسية، وإما النبي عَلَيْةٍ وهذا في الأحاديث المرفوعة، وإما عن الصحابة وهذا في الأحاديث الموقوفة، وإما عن التابعين ومن بعدهم وهذا في الأحاديث المقطوعة.

فإذا روينا أثراً عن عمر بن الخطاب رضي الله عنه فنسميه موقوفاً لأنه صحابي، وإذا روينا أثراً عن مجاهد\_رحمه الله \_فنسميه مقطوعاً لأنه تابعي.

٢ \_ إن أحسن ما يقال في الحديث القدسي: إنه ما رواه النبي على عن ربه عزّ وجل، ونقتصر على هذا ولا نبحث هل هو من قول الله لفظاً ومعنى، أو من قول الله معنى ومن لفظ النبي على الله الله من قول الله معنى ومن لفظ النبي على الله مناهم وعن التعمُّق التكلُّف، ونهينا عن التنطُّع وعن التعمُّق.

٣ \_ إثبات القول لله عزّ وجل وهذا كثير في القرآن الكريم، وهو دليل
 على ما ذهب إليه أهل السنة من أن كلام الله يكون بصوت، إذ لا يطلق القول إلا
 على المسموع.

فإن قال قائل: أليس الله تعالى يقول: ﴿ وَيَقُولُونَ فِي آَنفُسِمِمْ لَوَلَا يُعَذِّبُنَا ٱللَّهُ بِمَا نَقُولُ﴾ [المجادلة: ٨] وهذا قول يقولونه بقلوبهم؟

فالجواب: بلى، لكن هذا القول مقيد ﴿ وَيَقُولُونَ فِي أَنفُسِمٍ ﴾ وأما إذا أُطلق القول فالمرادبه ما يُسمع.

إن الله تعالى قادر على الظلم لكنه حرّمه على نفسه لكمال عدله، وجه
 ذلك: أنه لو كان غير قادر عليه لم يثن على نفسه بتحريم الظلم لأنه غير قادر.

ان من صفات الله ما هو منفي مثل الظلم، ولكن اعلم أنه لا يوجد في صفات الله عزّ وجل نفي إلا لثبوت ضده، فنفي الظلم يعني ثبوت العدل الكامل الذي لا نقص فيه.

آ ـ أنَّ لله عزّ وجل أن يحرم على نفسه ما شاء لأن الحكم إليه، فنحن لا نستطيع أن نحرم على الله لكن الله يحرم على نفسه ما شاء، كما أنه يوجب على نفسه ما شاء. اقرأ قول الله تعالى: ﴿ قُل لِمَن مَا فِي السَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ قُل لِللَهِ كَنَبَ نفسه ما شاء. اقرأ قول الله تعالى: ﴿ قُل لِمَن مَا فِي السَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ قُل لِللَهِ كَنَبَ عَلَى نَفْسِهِ الرَّحْمَةِ ﴾ [الأنعام: ١٢] وكتب عزّ وجل عنده: ﴿إِنَّ رَحْمَتِي سَبَقَتْ غَضَبي» (١٠).

فلو سألنا سائل: هل يحرم على الله شيء، وهل يجب على الله شيء؟

فالجواب: أما إذا كان هو الذي أوجب على نفسه أو حرم فنعم، لأن له أن يحكم بما شاء. وأما أن نحرم بعقولنا على الله كذا وكذا، أو أن نوجب بعقولنا على الله كذا وكذا فلا، فالعقل لا يوجب ولا يحرم، وإنما التحريم والإيجاب إلى الله عزّ وجلّ.

قال ابن القيم ـ رحمه الله ـ في النونية:

ما للعباد عليه حتى واجب هدو أوجب الأجر العظيم الشان كلاً ولا عمل لديه ضائع إن كان بالإخلاص والإحسان

والإحسان يعني المتابعة .

٧ ـ إطلاق النفس على الذات لقوله: «عَلَى نَفْسِيْ» والمراد بنفسه ذاته
 عزّ وجل، كما قال تعالى: ﴿ وَيُحَذِّرُكُمُ ٱللَّهُ نَفْسَكُمْ ﴾ [آل عمران: ٢٨] وليس

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري، كتاب التوحيد، باب قوله تعالى: ﴿ويحذركم الله نفسه﴾ (٦٩٦٩).

النفس صفة كسائر الصفات: كالسمع والعلم والقدرة، فالنفس يعني الذات، فقوله: ﴿ وَيُحَذِّرُكُمُ اللَّهُ نَفْسِي " يعني على ذاته، وقوله هنا: «عَلَى نَفْسِي " يعني على ذاتي، وكلمة النفس أصوب من كلمة ذات لكن شاع بين الناس إطلاق الذات دون إطلاق النفس، ولكن الأصل العربي: النفس.

٨ - أن الله تعالى حرّم الظلم بيننا فقال: «وَجَعَلتُهُ بَينكُمْ مُحَرَّماً» وهذا يشمل ظلم الإنسان نفسه وظلم غيره، لكن هو في المعنى الثاني أظهر لقوله: «فَلاَ تَظَالَمُوا» أي فلا يظلم بعضكم بعضاً، وإلا فمن المعلوم أن الظلم يكون للنفس ويكون للغير، قال الله تعالى: ﴿ وَلَكِن ظَلَمُوا أَنفُسَهُم المود: ١٠١].

ومدار الظلم على النقص كما قال الله تعالى: ﴿ كِلْتَا ٱلْجَنَانَةِ عَالَمَ عَلَى اللَّهُ عَالَى اللَّهُ عَالَى تَظْلِر مِّنْهُ شَيْعًا ﴾ [الكهف: ٣٣] ويدور على أمرين:

إما منع واجب للغير، وإما تحميله ما لا يجب عليه .

مثال الأول: أن تمنع شخصاً من دين عليك فلا توفّيه، أو تماطل به، لقول النبي ﷺ: «مَطْلُ الغَنِيُّ ظُلْمٌ اللهُ عُلْمٌ اللهُ عَلْمٌ اللهُ عَلَيْمٌ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْمٌ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْمُ اللهُ اللهُ

ومثال الثاني: كأن تدعي عليه ديناً وتأتي بشهادة زور فيُحكم لك به، فهذا ظلم.

فإن قال قائل: هل يستثنى من قوله: «فَلاَ تَظَالُمُوا» شيء؟ الجواب: لا يستثنى.

فإن قال: أليس يجوز لنا أن نأخذ أموال الكفار المحاربين؟ فالجواب: بلى، لكن هذا ليس بظلم، لأنه أبيح لنا هذا.

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري، كتاب الحوالات، باب في الحوالة، (٢١٦٦)، ومسلم، كتاب المساقاة، باب تحريم مطل الغني (١٥٦٤)، (٣٣).

فإن قال قائل: وهل يحل لنا أموال المعاهدين؟

فالجواب: لا يحلّ لنا أموال المعاهدين ولا دماء المعاهدين، حتى إن النبي ﷺ قال: «مَنْ قَتَلَ مُعَاهَداً لَم يُرحْ رَائِحَةَ الجَنّةِ»(١) نسأل الله العافية.

وبهذا نعرف عدوان وظلم وضلال أولئك المغرورين الذين يعتدون على أموال الكفار المعاهدين سواء كان الكافر عندك في بلدك وهو معاهد، أو أنت في بلده، فإننا نسمع من بعض الشباب الذين في بلاد الكفر من يقول: إنه لا بأس أن نفسد أموال هؤلاء الكفار، فتجدهم يعتدون على أنوار الشوارع، ويعتدون على المتاجر، ويعتدون على السيارات وهذا حرام عليهم - سبحان الله - قوم احتضنوكم وأنتم في عهدهم وليسوا هم في عهدكم وتخونون، هذا أشد ما يكون تشويها للإسلام وقدحاً في الإسلام.

والقدح هنا والتشويه ليس للإسلام في الواقع لكن لهؤلاء الذين ينتسبون للإسلام، ولذلك يجب أن نعلم أن أموال المعاهدين محترمة سواء كانوا معاهدين عندك أو أنت عندهم، فلا يحل الاعتداء عليهم لأنه ظلم.

٩ \_ أن الإنسان ضال إلا من هدى الله، ويتفرع على هذه الفائدة:

أن تسأل الله الهداية دائماً حتى لا تضل.

فإن قال قائل: هنا إشكال وهو أن النبي على أخبر أن كل مولود يولد على الفطرة (٢)، وهنا يقول: كلكم ضال؟

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري، كتاب الجزية، باب إثم من قتل معاهداً ...

 <sup>(</sup>۲) أخرجه البخاري، كتاب الجنائز، باب ما قيل في أولاد المشركين، (۱۳۸٥)، ومسلم،
 كتاب القدر، باب معنى كل مولود يولد على الفطرة (۲۲٥٨)، (۲۲).

فالجواب: أن النبي عَلَيْ قال: «كُلُّ مَولُودٍ يُولَدُ عَلَى الفِطرة» لكن قال: «أَبُوَاه يُهَوِّدَانِهِ، أو يُنَصِّرَانِهِ، أو يُمَجِّسَانِهِ» وهنا يخاطبُ عزّ وجل المكلّفين الذين قد تكون تغيرت فطرتهم إلى ما كان عليه آباؤهم، فهم ضلاًّلُ حتى يهديهم الله عزّ وجلّ.

١٠ \_ الحتّ على طلب العلم، لقوله: «كُلُّكُم ضَالٌّ» ولا شكّ أن طلب العلم من أفضل الأعمال، بل قد قال الإمام أحمد \_ رحمه الله \_: «العلم لا يعدله شيء لمن صحت نيته» لاسيما في هذا الزمن الذي كثر فيه الجهل، وكثر فيه الظن وأفتى من لا يستحق أن يفتي، فطلب العلم في هذا الزمان متأكد.

١١ \_ أن لا تطلب الهداية إلا من الله لقوله: «فَاستَهِدُونِي أَهدِكُم».

ولكن الهداية نوعان: هداية التوفيق وهذه لا تطلب إلا من الله، إذ لا يستطيع أحد أن يهديك هداية التوفيق إلا الله عزّ وجلّ . وهداية الدلالة: وهذه تصحّ أن تطلبها من غير الله ممن عنده علم بأن تقول: يا فلان أفتني في كذا، أي اهدني إلى الحق فيه.

هل نقول إن قوله: «فَاستَهدُونِي» يدل على أن المراد هداية التوفيق، أو نقول: إنه يشمل الهدايتين، وهداية الدلالة تكون باتباع الوسائل التي جعلها الله عزّ وجلّ سبباً للعلم؟

الجواب: الثاني، أي العموم.

١٢ \_ أن العباد في الأصل جياع، لأنهم لا يملكون أن يخلقوا ما تحيا به الأجساد كما في سورة الواقعة: ﴿ أَفَرَءَيْتُمْ مَّا تَخُرُتُونَ ۞ ءَأَنسُرٌ تَزْرَعُونَهُۥ أَمْ نَحَنُ ٱلزَّرِعُونَ ۞ لَوْ نَشَآءُ لَجَعَلْنَـٰهُ خُطَنَمًا فَظَلْتُدْ تَفَكَّهُونَ ۞ إِنَّا لَمُغْرَمُونَ ۞ بَلْ نَحْنُ

مَحُومُونَ ﴿ أَفَرَءَ يَشُمُ الْمَاءَ الَّذِي تَشْرَبُونَ ﴿ ءَانَتُمْ أَنزَلْتُمُوهُ مِنَ الْمُزْنِ آمْ نَعَنُ الْمُنزِلُونَ ﴿ لَوَ نَشَاءُ جَعَلْنَهُ أَجَاجًا فَلُوَلَا تَشَكُرُونَ ﴿ أَفَرَءَ يَتُمُ النَّارَ الَّتِي تُورُونَ ﴿ [الواقعة: ٦٣ ـ ٧١] فالأصل أن الإنسان قاصر جائع إلا من أطعمه الله، ويتفرع على هذه الفائدة قوله: «فَاسْتَطْعِمُونِي أَطْعِمكُمْ » أي اسألوني الطعام أطعمكم، وعليه فلا تلجأ في طلب الرزق إلا من الله عزّ وجل.

۱۳ \_ وقوله: «اسْتَطْعِمُونِي» يشمل سؤال الله عزّ وجل الطعام، ويشمل السعي في الرزق وابتغاء فضل الله عزّ وجل كما قال تعالى في سورة الجمعة: ﴿ فَإِذَا قُضِيَتِ ٱلصَّلَوْةُ فَأَنتَشِرُواْ فِي ٱلْأَرْضِ وَٱبْنَغُواْ مِن فَضَلِ ٱللّهِ وَٱذْكُرُواْ ٱللّهَ كَثِيرًا لَعَلَمُ نُقْلِحُونَ اللّهَ وَالْذَكُرُو اللّهَ اللّهَ عَلَيْكُمُ الْأَرْضَ لَعَلَمُ اللّهَ عَلَيْكُمُ الْأَرْضَ لَعَلَمُ اللّهَ الله عَلَى : ﴿ هُوَ ٱلّذِى جَعَلَ لَكُمُ ٱلْأَرْضَ ذَلُولًا فَامَشُواْ فِي مَنَاكِمِهَا وَكُلُواْ مِن رِّزْقِهِ مِ وَاللّه عَلَى ! ﴿ هُو ٱللّهِ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْكُمُ اللّهُ وَاللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ وَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَلّهُ وَاللّهُ وَلَا وَلّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلَا وَلَا عَلَا فَاللّهُ وَاللّهُ وَلَا وَلّهُ وَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَلّهُ وَلَا اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلّهُ اللّهُ وَلّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلَا وَلّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلَا وَلَا وَلّهُ وَاللّهُ وَلّهُ وَاللّهُ وَلَا وَلَا وَلّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَلّهُ وَلّهُ وَلّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلَا وَلّهُ وَلّهُ وَلّهُ وَاللّهُ وَلِلللّهُ وَاللّهُ وَلّهُ وَلّهُ وَلَا اللّهُ وَلّهُ وَلّه

14 ـ أن الأصل في الإنسان العري حتى يكسوه الله عزّ وجل، وسبق شرح أنه في الأصل العري الحسي، وقد يراد به المعنوي أيضاً، وذلك لأن الإنسان خرج من بطن أمه عارياً ولا يكسوه إلا الله عزّ وجل بما قدره من الأسباب.

10 ـ كرم الله عزّ وجل حيث يعرض على عباده بيان حالهم وافتقارهم اليه، ثم يدعوهم إلى دعائه عزّ وجل حتى يزيل عنهم ما فيهم من الفقر والحاجة.

17 ـ أن ابن آدم خَطَّاء، أي كثير الخطأ، كما قال الله عز وجل: ﴿ وَمَمْلَهَا ٱلْإِنسَانُ إِنَّامُ كَانَ ظَلُومًا جَهُولًا ﴿ وَمَمْلَهَا ٱلْإِنسَانُ إِنَّامُ كَانَ ظَلُومًا جَهُولًا ﴿ وَمَمْلَهَا ٱلْإِنسَانُ إِنَّامُ كَانَ ظَلُومًا جَهُولًا ﴿ وَمَمْلَهَا اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى

١٧ ـ أنه مهما كثرت الذنوب والخطايا فإن الله تعالى يغفرها، لكن

يحتاج أن يستغفر الإنسان، ولهذا قال: «فاسْتَغْفِرُوني أَغْفِر لكم» وقد سبق في الشرح أن الاستغفار يكون على وجهين:

الوجه الأول: طلب المغفرة باللفظ بأن يقول: اللهم اغفر لي، أو أستغفر الله.

الوجه الثاني: طلب المغفرة بالأعمال الصالحة التي تكون سبباً لذلك كقوله ﷺ: «مَنْ قَالَ: سُبْحَانَ الله وَبحَمْدِهِ في اليَوم مائةَ مَرة غُفِرَتْ خَطَايَاهُ وَإِنْ كَانَتْ مِثْلُ زَبَدِ البَحْرِ»(١).

1\(\) الله تعالى يغفر الذنوب جميعاً، وهذا لمن استغفر، لقوله عزّ وجل «فَاسْتَغْفِرُونِيْ» أما من لم يستغفر فإن الصغائر تكون مكفرة بالأعمال الصالحة لقول النبي ﷺ: «الصلواتِ الخَمسُ وَالجُمعَة إلى الجُمعَة ورَمضانَ إلى رَمَضانَ مُكفِّراتٍ لِمَا بينهُنَّ مَا اجتُنبت الكبائرِ»(٢)، وأما الكبائر فلابد لها من توبة توبة خاصة، فلا تكفرها الأعمال الصالحة، أما الكفر فلابد له من توبة بالإجماع.

فالذنوب على ثلاثة أقسام:

قسم لابد فيه من توبة بالإِجماع وهو الكفر.

والثاني: `ما تكفره الأعمال الصالحة وهو الصغائر .

والثالث: ما لابد له من توبة ـ على خلاف في ذلك ـ لكن الجمهور

<sup>(</sup>۱) أخرجه مسلم، كتاب الذكر والدعاء، باب فضل التهليل والتسبيح والدعاء، (۲۱۹۱)، (۲۸).

<sup>(</sup>٢) رواه مسلم في كتاب الطهارة، باب الصلوات الخمس والجمعة إلى الجمعة (٢٣٣).

يقولون: إن الكبائر لابدلها من توبة.

19 \_ كمال سلطان الله عزّ وجل وغناه عن خلقه، لقوله عزّ وجل: «إِنَّكُمْ لَنْ تَبْلُغُوا ضُرِّيْ. . . وَلَنْ تَبْلُغُوا نَفْعِيْ» وذلك لكمال سلطانه عزّ وجل وكمال غناه، فكأنه تعالى قال: إنما طلبت منكم الاستغفار من الذنوب لا لحاجتي لذلك ولا لتضرري بمعاصيكم ولكن المصلحة لكم.

٢٠ أن محل التقوى والفجور القلب، لقوله: «عَلَى أَتقَى قَلبِ رَجُلٍ وَاحِدٍ مِنكُمْ» ويشهد لهذا قول النبي ﷺ:
 وَاحِدٍ مُنكُمْ» ويشهد لهذا قول النبي ﷺ:
 ﴿ اللَّا وَإِنَّ فِي الْجَسَدِ مُضْغة إِذَا صَلُحَت صَلُحَ الْجَسَد كُلَّهُ وَإِذَا فَسَدَت فَسَدَ الْجَسَد كُلُّهُ وَإِذَا فَسَدَت فَسَدَ الْجَسَد كُلُّهُ وَإِذَا فَسَدَت فَسَدَ الْجَسَد كُلُّهُ هُ إِذَا فَي الْجَسَد على هذا: أنه يجب علينا أن نعتني بالقلب وننظر أين ذهب،
 وأين حل حتى نُطَهِّرهُ ونصفيه.

٢١ ـ كمال غِنَى الله عزّ وجل وسعة غناه، لقوله: «يَا عِبَادِيَ لَو أَنَّ أَوَّلَكُمْ وَآخِرَكُم وَإِنسَكُمْ وَجِنكُم قَاموا في صَعِيدٍ وَاحِدٍ...» فهذا يدل على سعة غنى الله عزّ وجل وسعة كرمه وجوده.

٢٢ ـ أنه يظهر أن اجتماع الناس في مكان واحد أقرب إلى الإجابة من تفرقهم، ولهذا أُمِرُوا أن يجتمعوا في مسجد واحد في الجمعة، وأن يجتمعوا في مصلى العيد وفي الاستسقاء، وأن يجتمعوا في عرفات في مكان واحد، لأن ذلك أقرب إلى الإجابة.

٢٣ \_ جواز المبالغة بالقول، لقوله: «إِلاَّ كَمَا يَنقُصُ المِخْيطُ إِذَا أُدخِلَ

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري، كتاب الإيمان، باب من استبرأ لدينه، (٥٢)، ومسلم، كتاب المساقاة، باب أخذ الحلال وترك الشبهات، (١٥٩٩)، (١٠٧).

البَحرَ » وهذا له نظير كما في قوله تعالى : ﴿ لَا نُفَنَّحُ لَكُمْ أَبُوَبُ السَّمَآءِ وَلَا يَدْخُلُونَ ٱلْجَنَّةَ حَتَّى يَلِجَ ٱلْجَمَلُ فِي سَيِّر ٱلْخِيَاطُّ وَكَذَالِكَ نَجَزِى ٱلْمُجْرِمِينَ ١٤٠ [الأعراف: ٤٠].

٢٤ ـ أن الله عزّ وجل يحصي أعمال العباد، أي يضبطها بالعدد فلا ينقص أحداً شيئاً، قال الله تعالى: ﴿ فَكُن يَعْمُلُ مِثْقَالَ ذَرَّةٍ خَيْرًا يَكُوهُ ﴿ وَمَن يَعْمَلُ مِثْقَالُ ذَرَّةِ شَرًّا يَكُومُ ﴿ إِنَّ الزَّازِلَةُ: ٧، ١٨ وهذا على سبيل المبالغة، فلو عَملَ أدنى من مثقال الذرة لرآه، لكن لما كانت الذرة من أصغر المخلوقات مما تضرب به العرب المثل في الصغر قال: ﴿ فَهُن يَعْمَلُ مِنْقَالَ ذَرَّةٍ خَيْرًا يَسَرُهُ اللهِ الزلزلة: ٧].

٢٥ \_ أن الله عزّ وجلّ لا يظلم أحداً شيئاً، بل من عمل عملاً وجده، لقوله: «ثُمَّ أُوَفَيْكُمْ إِيَّاهَا».

٢٦ ـ وجوب الحمد لله عزّ وجلّ على من وجد خيراً، وذلك من وجهين:

الأول: أن الله عزّ وجلّ يسره حتى عمله.

الثاني: أن الله تعالى أثابه.

٢٧ \_ جواز تحدث الإنسان عن نفسه بصيغة الغائب، لقوله: «فَمَن وَجَدَ خَيْراً فَلَيَحْمد الله » دون أن يقول: فمن وجد خيراً فليحمدني ، والعدول عن ضمير المتكلم إلى أن تكون الصيغة للغائب من باب التعظيم، كما يقول الملك مثلاً وهو يأمر: يقول لكم الملك افعلوا كذا وكذا، فهو أبلغ مما لو قال: أقول لكم افعلوا كذا وكذا.

٢٨ \_ أن من تخلف عن العمل الصالح ولم يجد الخير فاللوم على نفسه .

فإن قال قائل: كيف يكون اللوم على نفسي وأنا لم يقدر لي هذا؟

فالجواب: أنك حين فعلت المعصية أو تركت الواجب لم تكن تعلم أنه قُدِّرَ لك هذا، فالعاصي يقدم على المعصية وهو لا يعلم أنها كتبت عليه إلا إذا عملها، وكذلك تارك الواجب لا يعلم أنه كتب عليه ترك الواجب إلا إذا تركه، وإلا فلا يعلم، فاللوم عليك، فالرسل بلغت والقرآن حجة ومع ذلك تركت هذا كله، فاللوم عليك أنت، والله الموفق.

\* \* \*

\*

.

عِين (الرَّحِيرِ النُجَنِّي)

#### الحديث الخامس والعشرون

عنْ أَبِي ذَرِّ - رضي الله عنه - أيضاً أنَّ أَنَاساً مِنْ أَصحَابِ رَسُولِ اللهِ عَلَيْ اللهُ قَالُوا للنَّبِي عَلَيْهِ يَا رَسُولَ اللهِ: ذَهَبَ أَهِلُ الدُّثُورِ بِالأُجورِ، يُصَلُّونَ كَمَا نُصَلَّى، وَيَتَصَدَّقُونَ بِفُضُولِ أَمْوَالِهِمْ، قَالَ: «أَوَلَيْسَ قَدْ جَعَلَ اللهُ وَيَصُومُونَ كَمَا نَصُومُ، وَيَتَصَدَّقُونَ بِفُضُولِ أَمْوَالِهِمْ، قَالَ: «أَوَلَيْسَ قَدْ جَعَلَ اللهُ لَكُمْ مَا تَصَدَّقُونَ به؟ إنَّ بِكُلِّ تَسْبِيْحَةٍ صَدَقَةً، وَكُلِّ تَكْبِيْرَةٍ صَدَقةً وَكُلِّ تَحْمَيْدَةٍ صَدَقةً وَكُلِّ تَهْلِيلَة صَدَقةً . وَأَمْرٌ بالمَعْرُوفِ صَدَقةٌ وَنَهْيِ عَنْ مُنكرٍ صَدَقةٌ وَفِي مَن مُنكرٍ صَدَقةٌ وَفِي بَصْدَقةٌ وَكُلِّ تَهْلِيلَة صَدَقةٌ . وَأَمْرٌ بالمَعْرُوفِ صَدَقةٌ وَنَهْيِ عَنْ مُنكرٍ صَدَقةٌ وَفِي بَصُدَقةً وَكُلِّ تَهْلِيلَة مَدَقةٌ . وَأَمْرٌ بالمَعْرُوفِ صَدَقةٌ وَنَهْيِ عَنْ مُنكرٍ صَدَقةٌ وَفِي بَصُدَقةً . وَكُلِّ تَهْلِيلَة مَدَقةٌ عَلَيْهِ فَلَهُ أَجُرُهُ اللهُ إِنَّا مِنُولَ اللهِ أَيَأْتِيْ أَحَدُنَا شَهُوتَهُ وَيَكُونُ لَهُ فِيهَا أَجْرٌ ؟ بَصُدَقةً اللهُ إِنَا مَا لُولَ اللهِ أَيَأْتِيْ أَحَدُنَا شَهُوتَهُ وَيَكُونُ لَهُ فِيهَا أَجْرٌ ؟ فَكَذَلِكَ إِذَا وَضَعَهَا فِي المَحْلالِ كَانَ لَهُ أَجْرٌ " فَكَذَلِكَ إِذَا وَضَعَهَا فِي المَحْلالِ كَانَ لَهُ أَجْرٌ " (وَاهُ مُسْلِمٌ .

## الشرح

قوله: «أَنَّ أَنَاساً» هؤلاء هم الفقراء قالوا للنبي ﷺ: «ذَهَبَ أَهلُ الدُّثورِ» أي الأموال الكثيرة «بالأُجورِ» أي الثواب عليها، وليس قصدهم بذلك الحسد، ولا الاعتراض على قدر الله، لكن قصدهم لعلهم يجدون أعمالاً يستطيعونها يقومون بها تقابل ما يفعله أهل الدثور.

«يُصَلونَ كَمَا نُصَلِّي، وَيَصَومُونَ كَمَا نَصوم، وَيَتَصَدَّقُونَ بِفُضولِ أَمُوالِهِم» يعني ولا نتصدق لأنه ليس عندنا شيء، فكيف يمكن أن نسبقهم أو نكون مثلهم، هذا مراد الصحابة رضي الله عنهم وليس مرادهم قطعاً الاعتراض

<sup>(</sup>۱) أخرجه مسلم، كتاب الزكاة، باب بيان أن اسم الصدقة يقع على كل نوع من المعروف، (١٠٠٦)، (٥٣).

على قدر الله عزّ وجل، ولا أن يحسدوا هؤلاء الأغنياء.

قال النبي ﷺ: «أَوَ لَيْسَ قَد جَعَلَ اللهُ لَكُم مَا تَصدَّقُونَ بِهِ».

الجواب: بلى، ثم بيّنَ لهم ﷺ فقال: «إِنَّ بِكُلِّ تَسبيحَةٍ صَدَقَةً» أي إذا قلت: سبحان الله فهي صدقة.

«وَبِكُلِّ تَكبيرَةٍ صَدَقَةٌ» إذا قلت الله أكبر فهذه صدقة.

«وَبِكُلِّ تَحميدَةٍ صَدَقةً» إذا قلت الحمد لله فهذه صدقة.

«وَبِكُلِّ تَهليلَة صَدَقَةً» إذا قلت لا إله إلا الله فهي صدقة.

«وَأَمْرٌ بالمَعروفِ صَدَقَةٌ» إذا أمرت من رأيته مقصراً في شيء من الطاعات فهي صدقة.

«وَنَهِيٌّ عَنْ مُنكر صَدَقَةٌ » إذا رأيت شخصاً على منكر ونهيته فهي صدقة.

هذه الأشياء التي ذكرها النبي عَلَيْ وقال: إنها صدقة يستطيعها هؤلاء الفقراء، فأنتم املئوا الزمن من التسبيح والتكبير والتهليل والتحميد والأمر بالمعروف والنهي عن المنكر وكلها صدقات.

والأغنياء يمكن أن لا يتصدقوا كل يوم، وإذا تصدقوا لا يستوعبون اليوم بالصدقة، وأنتم قادرون على هذا.

ولما قرر النبي على هذا اقتنعوا رضي الله عنهم لكن لما قال: «وَفي بُضِعِ أَحَدِكُم صَدَقَةٌ» أي أن الرجل إذا أتى أهله فله بذلك صدقة، قالوا: يا رسول الله أيأتي أحدنا شهوته ويكون له فيها أجر؟ استفهاماً وليس اعتراضاً، لكن يريدون أن يعرفوا وجه ذلك، كيف يأتي الإنسان أهله وشهوته ويقال: إنك مأجور؟! أي أن الإنسان قد يستبعد هذا ولكن النبي على الله عم وجه ذلك فقال: «أَرَأيتُم

لو وَضَعَهَا في حَرَامٍ أَكَانَ عَليهِ وِزر؟» والجواب: نعم يكون عليه وزر لو وضعها في حرام.

قال عَلَيْ : «فَكَذَلِكَ إِذَا وَضَعَهَا في الحَلالِ كَانَ لَهُ أَجِرٌ» فاستغنى عن الحرام فكان مأجوراً بهذا، وهذا ما يسمى عند العلماء بقياس العكس، أي إذا ثبت هذا ثبت ضده في ضده.

#### \* من فوائد هذا الحديث:

ا\_مسارعة الصحابة رضي الله عنهم وتسابقهم إلى العمل الصالح، لأن هؤلاء الذين جاؤوا يقولون للرسول على إنه ذهب أهل الدثور بالأجور لا يريدون الحسد، لكن يريدون أن يفتح لهم النبي على باباً يدركون به هذا السبق.

٢- أن الصحابة رضي الله عنهم يستعملون أموالهم فيما فيه الخير في الدنيا والآخرة، وهو أنهم يتصدقون.

٣- أن الأعمال البدنية يشترك فيها الغني والفقير، لقولهم: «يُصَلُونَ كَمَا نُصَلي، ويَصومُونَ كَمَا نَصوم» وهو كذلك، وقد يكونِ أداء الفقير أفضل وأكمل من أداء الغني.

٤ أن النبي ﷺ فتح للفقراء أبواباً من الخير لقوله: «أَوَلَيسَ قَد جَعَلَ اللهُ لَكُم مَا تَصَدَقُونَ بِهِ» وذكر الأبواب.

٥ ـ تقرير المخاطب بما لا يمكنه إنكاره، لقوله: «أَوَلَيسَ قَد جَعَلَ اللهُ لَكُم مَا تَصَّدَقُونَ بِهِ» لأن هذا أبلغ في إقامة الحجة عليه.

٦- أن ما ذكره النبي ﷺ من الأعمال كله صدقة ، لكن هذه الصدقة منها واجب، ومنها غير واجب، ومنها متعد، ومنهاقاصر حسب ما سنذكره - إن شاء الله تعالى - .

قال ﷺ: ﴿إِنَّ بِكُلِّ تَسبيحَةٍ صَدَقَةَ، وَبِكُلِّ تَكبيرَةٍ صَدَقَةً، وَبِكُلِّ تَحميدَةٍ صَدَقَةً، وَبِكُلِّ تَحميدَةٍ صَدَقَةً، وَبِكُلِّ تَهليلَةٍ صَدَقَةً» هذا كله قاصر ومنه واجب، ومنه غير واجب.

فالتكبير منه واجب ومنه غير واجب، فتكبير الصلوات واجب، وتكبير أذكار الصلاة بعدها مستحب، وهكذا يقال في التسبيح والتهليل.

"وَأُمرٌ بِالْمَعروفِ صَدَقَةٌ ، وَنَهيٌ عَن مُنكرٍ صَدَقَةٌ » هذا من الواجب، لكن الأمر بالمعروف تارة يكون واجباً وجوب عين على من قدر عليه ولم يوجد غيره، وكذلك النهي عن المنكر، وتارة يكون واجب كفاية لمن قدر عليه ولكن هناك من يقوم مقامه، وتارة يكون مستحباً وذلك في الأمر بالمعروف المستحب، والنهي عن المنكر المكروه إن صح أن يطلق عليه اسم منكر.

والأمر بالمعروف لابد فيه من شرطين:

الشرط الأول: أن يكون الآمر عالماً بأن هذا معروف، فإن كان جاهلاً فإنه لا يجوز أن يتكلم، لأنه إذا أمر بما يجهل فقد قال على الله تعالى ما لا يعلم.

الشرط الثاني: أن يعلم أن هذا المأمور قد ترك المعروف، فإن لم يعلم ترْكَه إياه فليستفصل، ودليل ذلك «أن رجلاً دخل يوم الجمعة والنبي علي يخطب فجلس، فقال له علي: «أصليت؟» قال: لا، قال: «قم فصل ركعتين وتجوّز فيهما»(١) فلم يأمره بصلاة ركعتين حتى سأله هل فعلهما أولا، فلابد أن تعلم أنه تارك لهذا المعروف.

\* والنهي عن المنكر كذلك لابد فيه من شروط:

الشرط الأول: أن تعلم أن هذا منكر بالدليل الشرعي، لا بالذوق ولا بالعادة ولا بالغيرة ولا بالعاطفة، وليس مجرد أن ترى أنه منكر يكون منكراً،

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري، كتاب الجمعة، باب من جاء والإمام يخطب ، (٨٨٩)، ومسلم، كتاب الجمعة، باب التحية والإمام يخطب، (٨٧٥)، (٥٤).

فقد ينكر الإنسان ماكان معروفاً.

الشرط الثاني: أن تعلم أن هذا المخاطب قد وقع في المنكر، فإن لم تعلم فلا يجوز أن تنهى، لأنك لو فعلت لعد ذلك منك تسرعاً ولأكل الناس عرضك، بل لابدأن تعلم أن ما وقع فيه منكر، مثال ذلك:

رأيت رجلاً في البلد يأكل ويشرب في رمضان ولنقل في المسجد الحرام، فليس لك أن تنكر عليه حتى تسأله هل هو مسافر أم لا؟ لأنه قد يكون مسافراً والمسافر يجوز له أن يأكل ويشرب في رمضان، إذا لابد أن تعلم أن هذا المخاطب قد وقع في هذا المنكر.

الشرط الثالث: أن لا يزول المنكر إلى ما هو أعظم، فإن زال المنكر إلى ما هو أعظم كان إنكاره حراماً، لأن إنكاره يعني أننا حولناه مما هو أخف إلى ما هو أشد.

وتحت هذه المسألة أربعة أقسام:

القسم الأول: أن يزول المنكر بالكلية.

القسم الثاني: أن يخف.

القسم الثالث: أن يتحول إلى منكر مثله.

القسم الرابع: أن يتحول إلى منكر أعظم.

فإذا كان إنكار المنكر يزيله فلاشك أن الإنكار واجب.

وإذا كان يخف فالإنكار واجب، لأن تخفيف المنكر أمر واجب.

وإذا كان يتحول إلى ما هو مثله فمحل نظر، هل يُرجَّح الإِنكار أو لا، فقد يرجح الإِنكار لأن الإِنسان إذا تغيرت به الأحوال وانتقل من شيء إلى شيء ربما يكون أخف، وقد يكون الأمر بالعكس بحيث يكون بقاؤه على ما هو عليه أحسن من نقله لأنه إذا تعود التنقل انتقل إلى منكرات أخرى.

وإذا كان يتحول إلى ما هو أعظم فالإنكار حرام.

فإذا قال قائل: علل أو دلل لهذه الأقسام؟

فنقول: أما إذا كان إنكاره يقتضي زواله فوجوبه ظاهر لقول الله تعالى: ﴿ وَتَعَاوَنُواْ عَلَى ٱلْبِرِ وَٱلنَّقُوكَ ﴾ [المائدة: ٢] وقوله: ﴿ وَلَتَكُن مِنكُمْ أُمَّةُ يَدْعُونَ إِلَى ٱلْخَيْرِ وَيَأْمُرُونَ بِٱلْمَعْرُوفِ وَيَنْهَوْنَ عَنِ ٱلْمُنكَرِ ﴾ [آل عمران: ١٠٤] وقول النبي ﷺ: ﴿ وَاللَّذِي نَفْسي بيده لتأمُرنَ بِالمَعروفِ وَتَنهَونَ عَنِ المُنكرِ وَلتأخُذنَ عَلى يَدِ الظَالِمِ وَلتَأْطُرنَةُ عَلى الحق أَطراً ﴾ (١) وذكر الحديث وعيداً شديداً.

أما إذا كان الإنكار يؤدي إلى تخفيفه فالتعليل أن تخفيف الشر واجب، وقد يقال: إن الأدلة السابقة دليل على هذا، لأن هذا الزائد منكر يزول بالإنكار فيكون داخلاً فيما سبق.

أما إذا كان يتحول إلى ما هو أنكر فإن الإنكار حرام، ودليل ذلك قول الله عزّ وجل ﴿ وَلَا تَسُبُّوا اللهِ عَدَوْل إِللهِ عَن مِن دُونِ اللهِ فَيَسُبُّوا اللهَ عَدَوًا بِغَيْرِ عِلَّمِ ﴾ عزّ وجل ﴿ وَلَا تَسُبُّوا اللهِ عن سب الهة المشركين مع أنّه أمر واجب، لأن سب الهتهم يؤدي إلى سب من هو منزه عن كل نقص وهو الله عزّ وجل، فنحن إذا سببنا الهتهم سببنا بحق، وهم إذا سبوا الله سبوه عدواً بغير حق.

ويذكر عن شيخ الإسلام ابن تيمية ـ رحمه الله ـ أنه مر مع صاحب له على قوم من التتر يشربون الخمر ويفسقون، ولم ينههم شيخ الإسلام عن هذا فقال له صاحبه: لماذا لا تنهاهم؟ وكان - رحمه الله - ممن عرف بإنكار المنكر، فقال: لو نهيت هؤلاء لقاموا إلى بيوت الناس ونهبوها وانتهكوا أعراضهم، وهذا أعظم مما هم عليه الآن ـ فانظر للفقه في دين الله عزّ وجل ـ

<sup>(</sup>١) أخرجه الترمذي، كتاب الفتن، باب ما جاء في الأمر بالمعروف (٢١٦٩).

«وَفِي بُضع أَحَدِكُم صَدَقَةٌ» هذه الصدقة قد تكون من الواجب تارة، ومن المستحب تارة.

إذا كان الإنسان يخاف على نفسه الزنى إن لم يأت أهله صار من الصدقة الواجبة، وإلا فهو من الصدقة المستحبة.

وظاهر قوله: "وَفِي بُضع أَحَدِكُم صَدَقَةً" أن ذلك صدقة وإن كان على سبيل الشهوة لا على سبيل الانكفاف عن الحرام، لأنه إذا كان على سبيل الانكفاف عن الحرام فالأمر واضح أنه صدقة، لأنه يدفع الحرام بالمباح، لكن إذا كان لمجرد الشهوة فظاهر الحديث أن ذلك صدقة، وله وجه، ومن الوجوه:

الأول: أن الإنسان مأمور أن لا يمنع نفسه ما تشتهي إذا كان ذلك في غير معصية الله لقول النبي على النفسيك عليك حَقًا»(١).

والثاني: أنه إذا أتى أهله فقد أحسن إلى أهله، لأن المرأة عندها من الشهوة ما عند الرجل، فهي تشتهي الرجل كما يشتهيها، فإذا أتاها صار محسناً إليها وصار ذلك صدقة.

٧- أن الصحابة رضي الله عنهم لا يتركون شيئاً مشكلاً إلا سألوا عنه،
 لقولهم: «أَيأتي أَحَدُنَا شَهوَتَهُ وَيَكونَ لَهُ فيهَا أَجر».

وبه نعلم أن كل شيء لم يسأل عنه الصحابة مما يُظن أنه من أمور الدين فإن السؤال عنه بدعة ، لأنه لو كان من دين الله لقيض الله من يسأل عنه حتى يتبين .

ومن ذلك: لما حدث النبي ﷺ عن الدجال أن أول يوم من أيامه كسنة ، قالوا يا رسول الله هذا اليوم الذي كسنة يكفينا فيه صلاة واحدة فقال «لأ،

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري، كتاب الصوم، باب حق الجسم في الصوم، (١٨٧٤).

اقدِروا لَهُ قَدرَهُ (١) فكل شيء يحتاج إليه الناس في دينهم إمَّا أن يصدر من النبي عَلَيْ ابتداءً ولا جواباً لسؤال وهو مما يتعلق بالدين فالسؤال عنه بدعة .

ومن ذلك ما يفعله بعض المتنطعين في أسماء الله وصفاته، أو بعض المتنطعين فيما جاء الخبر عنه من أحوال يوم القيامة، نقول لهؤلاء: إن هذا بدعة، لأنه قد يكون السائل لا يريد أن يبتدع فنقول: هذا السؤال بدعة وإن كنا لا نصف السائل بأنه مبتدع.

فقد يكون العمل بدعة وفاعله ليس بمبتدع لأنه لا يعلم، أو لتأويل أو ما أشمه ذلك.

٨ حسن تعليم النبي ﷺ حيث ضرب المثل الذي يقتنع به المخاطب، وهذا من حسن التعليم أن تقرب الأمور الحسيّة بالأمور العقلية، وذلك في قوله: «أَرَأيتُمْ لَو وَضَعَهَا فِي الحَرامِ أَكَانَ عَلَيْهُ وِزرٌ، فَكَذَلِكَ إِذَا وَضَعَهَا فِي الحَلالِ كَانَ لَهُ أُجرٌ».

9- أن القياس حجة ، فقياس الموافقة كثير جداً ولا إشكال فيه بأن تقيس هذا الشيء على هذا الشيء في حكم من الأحكام فتقول: يجبّ هذا قياساً على هذا ، ويحرم هذا قياساً على هذا .

وكذلك قياس العكس صحيح أيضاً، لأن النبي عَلَيْ قاس هذا القياس قياس عكس، يعنى فإذا كانت الشهوة الحرام وزراً فالشهوة الحلال أجر، وهذا واضح.

• ١- أن الاكتفاء بالحلال عن الحرام يجعل الحلال قربة وصدقة ، لقوله عن الدرام يجعل الحلال قربة وصدقة ، لقوله عن الموفق .

\* \* \*

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم، كتاب الفتن، باب ذكر الدجال (١١٠).

## الحديث السادس والعشرون

عنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رضي الله عنه قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللهِ عَلَيْ : «كُلُّ سُلامَى مِنَ النَّاسِ عَلَيْهِ صَدَقَةٌ كُلُّ يَومِ تَطْلُعُ فِيْهِ الشَّمْسُ: تَعْدِلُ بَيْنَ اثْنَيْنِ صَدَقَةٌ، وَتُعِيْنُ الرَّجُلَ فِي دَابَّتِهِ فَتَحْمِلُ لَهُ عَلَيْهَا أَو تَرْفَعُ لَهُ عَلَيْهَا مَتَاعَهُ صَدَقَةٌ، وَالكَلِمَةُ الطَّيِّبَةُ الرَّجُلَ فِي دَابَّتِهِ فَتَحْمِلُ لَهُ عَلَيْهَا أَو تَرْفَعُ لَهُ عَلَيْهَا مَتَاعَهُ صَدَقَةٌ، وَتُمِيْطُ الأَذَى عَنِ الطَّرِيْقِ صَدَقَةٌ، وتُمِيْطُ الأَذَى عَنِ الطَّرِيْقِ صَدَقَةٌ» وتُمِيْطُ الأَذَى عَنِ الطَّرِيْقِ صَدَقَةٌ» (١) رواه البخاري ومسلم.

#### الشرح

السلامي هي المفاصل، وقيل: العظام، والمعنى واحد لا يختلف، لأن كل عظم مفصول عن الآخر بفاصل فإنه يختلف عنه في الشكل، وفي القوة، وفي كل الأمور وهذا من تمام قدرة الله عزّ وجل فليس الذراع كالعضد، وليست الأصابع كالكف، فكل ما فصل عن غيره من العظام فله ميزة خاصة، ولذلك كان على كل سلامي صدقة.

وَجاء في صحيح مسلم أن السلامي ثلاثمائة وستون مفصلاً، هكذا جاء في الحديث (٢)، والطب الحديث يوافق هذا \_ سبحان الله \_ مما يدل على أن رسالة النبي على حق.

وقوله: «كُلُّ سُلامَى مِنَ النَّاسِ عَلَيْهِ صَدَقَةٌ» (كل سلامي) مبتدأ، و(من

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري، كتاب الصلح، باب فضل الإصلاح بين الناس، (٢٧٠٧)، ومسلم، كتاب الزكاة، باب بيان أن اسم (الصدقة ١٠٠٩)، (٥٦).

<sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم، كتاب الزكاة، باب بيان أن اسم الصدقة (١٠٠٧).

الناس) بیان لـ: (كل) أو: لـ(سلامی)، (علیه صدقة) مبتدأ وخبر (كل) والمعنى: كل مفصل علیه صدقة.

وقوله: «كُلُّ يَومٍ تَطْلُعُ فِيْهِ الشَّمْسُ» يعني كل يوم يصبح على كل عضو من أعضائنا صدقة، أي ثلاثمائة وستون في اليوم، فيكون في الأسبوع ألفين وخمسمائة وعشرين.

لكن من نعمة الله أن هذه الصدقة عامة في كل القربات، فكل القربات صدقات، وهذا شيء ليس بصعب على الإنسان، مادام كل قربة صدقة فما أيسر أن يؤدي الإنسان ما يجب عليه.

ثم قال عَلَيْ: «تَعْدِلُ بَيْنَ اثْنَيْنِ صَدَقَةٌ» تعدل أي تفصل بينهما إما بصلح وإما بحكم، والأولى العدل بالصلح إذا أمكن ما لم يتبين للرجل أن الحكم لأحدهما، فإن تبين أن الحكم لأحدهما حرم الصلح، وهذا قد يفعله بعض القضاة، يحاول أن يصلح مع علمه أن الحق مع المدعي أو المدعى عليه، وهذا محرم؛ لأنه بالإصلاح لابد أن يتنازل كل واحد عما ادعاه فيُحَال بينه وبين حقه.

إذاً العدل بين اثنين بالصلح أو بالحكم يكون صدقة، لكن إن علم أن الحق لأحدهما فلا يصلح، بل يحكم بالحق.

"وَتُعِيْنُ الرَّجُلَ فِي دَابَتِهِ" أي بعيره مثلاً "تَحْمِلُهُ عَلَيْهَا" إذا كان لا يستطيع أن يركب تحمله أنت وتضعه على الرحل هذا صدقة "أو تَرْفَعُ لَهُ عَلَيْهَامَتَاعَهُ" متاعه ما يتمتع به في السفر من طعام وشراب وغيرهما، تحمله على البعير وتربطه، هذا صدقة.

«وَالكَلِمَةُ الطَّيِّبَةُ صَدَقَةٌ» أي كلمة طيبة سواء طيبة في حق الله كالتسبيح والتكبير والتهليل، أو حق الناس كحسن الخلق صدقة.

«وَبِكُلِّ خُطُوةٍ تَخْطُوهَا إِلَى الصَّلاةِ صَدَقَةٌ» سواء بعدت المسافة أم قصرت، وإذا كان قد تطهر في بيته وخرج إلى الصلاة لا يُخْرِجه إلا الصلاة لم يخط خطوة إلا رفع الله له بها درجة، وحطَّ عنه بها خطيئة.

فيكتسب شيئين: رفع الدرجة، وحط الخطيئة.

وقد استحب بعض العلماء ـ رحمهم الله ـ أن يقارب الإنسان خطواته إذا ذهب إلى المسجد، ولكن هذا استحباب في غير موضعه، ولا دليل عليه، لأن النبي ﷺ لما أخبر أن بكل خطوة يخطوها إلى الصلاة صدقة لم يقل: فليدن أحدكم من خطواته، ولو كان هذا أمراً مقصوداً مشروعاً لبيّنه النبي عليه، ولكن لا يباعد الخطا قصداً ولا يدنيها قصداً، بل يمشي على عادته.

وهذا نظير قول بعضهم: يستحب لمن دخل المسجد أن ينوي الاعتكاف مدة لبثه فيه ليحصل له انتظار الصلاة والاعتكاف، مثال ذلك:

حضر الإنسان إلى المسجد الجامع في الساعة الأولى يوم الجمعة، قالوا: ينبغي أن ينوي الاعتكاف مدة لبثه فيه ليحصل له ثواب الاعتكاف وثواب انتظار الصلاة، وهذا في غير محلَّه ولا صحة له. لأنه لو كان هذا أمراً محبوباً إلى الله ومشروعاً في الإسلام لبينه النبي ﷺ، وقد تكلم على ثواب من راح في الساعة الأولى، ثم الثانية، ثم الثالثة، ثم الرابعة، ثم الخامسة ولم يقل للناس: انووا الاعتكاف مدة لبثكم في المسجد.

فهذا مما يستحسنه بعض العلماء، ولكن لا يُتفطنُ أن استحبابَ شيء يتقرب به الإنسان إلى الله عزّ وجل بدون أصل يعتبر بدعة لا صحة له .

ثم إن الاعتكاف المشروع الذي يُطلب من الإنسان ويقال اعتكف هو الاعتكاف في العشر الأواخر من رمضان فقط، فلا يقال للإنسان اعتكف في أي وقت إلا في هذه العشر . والدليل على هذا: أن النبي على العشر الأول من رمضان يتحرى ليلة القدر، ثم اعتكف العشر الأوسط، ثم قيل له: إنها في العشر الأواخر. فاعتكف العشر الأواخر (١)، ولم يعد إلى اعتكاف العشر الأول ولا الأوسط في العام القادم مع أنه قد فعله، وكان النبي على إذا فعل شيئاً أثبته.

فدل هذا على أن الاعتكاف غير مشروع في غير العشر الأواخر من رمضان، ثم إن سبب الاعتكاف هو تحرّي ليلة القدر، وليلة القدر تكون في العشر الأواخر من رمضان.

فالعبادات محددة شرعاً، ولا تكون عبادة إلا إذا وافقت الشريعة في ستة أمور، وقد سبق ذكرها.

«وتُمِيْطُ الأذى عَنِ الطَّرِيْقِ صَدَقَةٌ اي تزيل الأذى وهو ما يؤذي المارة من حجر أو زجاج أو قاذورات فأي شيء يؤذي المارين إذا أميط عن طريقهم فإنه صدقة.

#### \* من فوائد هذا الحديث:

١- وجوب الصدقة على كل إنسان كل يوم تطلع فيه الشمس عن كل عضو من أعضائه، لأن قوله ﷺ: «عَلَيهِ صَدَقَة» وعلى للوجوب، ووجه ذلك: أن كل إنسان يصبح سليماً يجب عليه أن يشكر الله عزّ وجل، سليماً في كفه، في ذراعه، في عضده، في ساقه، في فخذه، في كل عضو من أعضائه عليه نعمة من الله عزّ وجل فليشكرها.

فإن قال قائل: قد يكون في إحصاء ذلك صعوبة؟

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري، كتاب فضل ليلة القدر، باب تحري ليلة القدر، (۲۰۱۷)، ومسلم، كتاب الاعتكاف، باب اعتكاف العشر الأواخر من رمضان، (۱۱۷۱)، (۱).

فالجواب: أنه صح عن النبي على أنه يجزىء من ذلك ـ أي بدلاً عنه ، لأن (من) هنا بدلية بمعنى بدل ذلك ، ـ ركعتان يركعهما من الضحى (١) ، فإذا ركعت ركعتين من الضحى صار الباقي نفلاً وتطوعاً . ويؤخذ من هذه الرواية : أنه ينبغي للإنسان أن يداوم على ركعني الضحى ، وجه ذلك : أنها تأتي بدلاً عن هذه الصدقات أي بدلاً عن ثلاثمائة وستين صدقة ، وهذا القول هو الراجح : أنه تسن المداومة على ركعتي الضحى .

ووقتها: من ارتفاع الشمس قيد رمح في رأي العين، إلى قبيل الزوال يعني بعد طلوع الشمس بنحو ثلث ساعة إلى قبيل الزوال بعشر أو خمس دقائق، وآخر الوقت أفضل.

وأقلها ركعتان وأكثرها لاحدله، فصلِّ ما شئت فأنت على خير.

٢- أن الشمس هي التي تدور على الأرض، فيأتي النهار بدل الليل، لقوله: «تَطْلُعُ فِيْهِ الشَّمْسُ» وهذا واضح أن الحركة حركة الشمس، ويدل لهذا قول الله تعالى: ﴿ هُ وَنَرَى الشَّمْسَ إِذَا طَلَعَت تَّرَوْرُ عَن كَهْفِهِمْ ذَاتَ الْيَمِينِ وَإِذَا غَرَبَت تَقْرِضُهُمْ ذَاتَ الشِّمَالِ ﴾ [الكهف: ١٧] أربعة أفعال مضافة إلى الشمس، وقال تعالى عن سليمان: ﴿ فَقَالَ إِنِّ آَجْبَتُ حُبَّ الْخَيْرِ عَن ذِكْرِ رَبِّ حَتَّى تَوَارَتُ وَإِذَا بِالْحِبَابِ فَيَ وَاللهُ النبي عَلَيْهِ وَاللهُ النبي عَلَيْهِ وَاللهُ النبي عَلَيْهِ وَاللهُ النبي اللهُ عنه حين غربت الشمس ﴿ تَوَارَتُ ﴾ أي بالأرض، وقال النبي عَلَيْهُ وَرَسُولُهُ أَعْلَمُ » (٢) فأضاف الذهاب إليها أي إلى الشمس.

أفبعد هذا يمكن أن نقول: إن الأرض هي التي تدور، ويكون في

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم، كتاب صلاة المسافرين، باب استحباب صلاة الضحى.

 <sup>(</sup>۲) أخرجه البخاري، كتاب بدء الخلق، باب صفة الشمس والقمر (بحسبان)، (۳۱۹۹)،
 ومسلم، كتاب الإيمان، باب الزمن الذي لا يقبل فيه الإيمان، (۱۵۹)، (۲۵۱).

دورانها اختلاف الليل والنهار؟ لا يمكن إلا إذا ثبت عندنا ثبوتاً قطعياً نستطيع به أن نصرف ظاهر النصوص إلى معنى يطابق الواقع، فإذا ثبت فالقرآن والسنة لا يخالفان الواقع، ولكن كيف نتصرف مع هذه الأفعال التي ظاهرها أن الشمس هي التي تدور؟

نتصرف فنقول: تطلع في رأي العين، لأنك أنت مثلاً واقف في السطح أو في البرترى الشمس تطلع وترتفع في رأي العين، نقول هذا: إذا ثبت قطعاً ثبوتاً حسيّاً أن اختلاف الليل والنهار يكون بدوران الأرض، وهذا إلى الآن لم نصل إليه، فيجب إبقاء النص على ما هو عليه.

فإذا قال قائل: كيف يتصور الإنسان أن الكبير يدور على الصغير، لأنك إذا نسبت الأرض إلى الشمس فليست بشيء، أي صغيرة.

نقول: إن الذي أدار الكبير على الصغير هو الله عزّ وجل، وهو على كل شيء قدير، ولا مانع.

فهذا ما نعتقده حول هذه المسألة، ومع ذلك لو قال قائل: هل الدلالة قطعية؟ فالجواب: الدلالة ليست قطعية، بل ظنية، ونحن علينا أن نعمل بالدليل الظني الذي هو ظاهر النص حتى يُعارض بدليل قطعي، ولا يجوز أن نقول: إن دلالة الآية والحديث على دوران الشمس على الأرض قطعية، لأنه ربما يأتي الوقت الذي نقطع بأن اختلاف الليل والنهار بدوران الأرض، وحينئذ نقول بالمحال، لأن تعارض الدليلين القطعيين محال، إذ تعارضهما يقتضي انتفاء أحدهما، وما دمنا نقول إنهما قطعيان فلا يمكن أن ينتفيا.

وإذا تقرر بالدليل القطعي أن الأرض هي التي تدور فقد يستدل لذلك مستدلّ بقوله تعالى: ﴿ وَأَلْقَىٰ فِي ٱلْأَرْضِ رَوَسِكَ أَن تَمِيدَ بِكُمْ ﴾ [النحل: ١٥] تميد أي تضطرب، قالوا: وانتفاء الأضطراب يدل على وجود أصل الحركة، كما أن قوله تعالى: ﴿ لَا تُدْرِكُهُ ٱلْأَبْصُدُرُ ﴾ [الأنعام: ١٠٣] يدل على ثبوت رؤية الله

حيث نفى الأخص، ونفي الأخص يدل على ثبوت الأعم ولكن إلى الآن لم نصل إلى القطع بأن اختلاف الليل والنهار يكون بدوران الأرض لا بدوران الشمس.

٣ فضيلة العدل بين الاثنين، وقد حث الله عزّ وجل على الصلح فقال تعالى: ﴿ وَإِنِ آمْرَأَةٌ خَافَتَ مِنْ بَعَلِهَا نَشُوزًا أَوْ إِعْرَاضًا فَلَا جُنَاحَ عَلَيْهِمَا أَن يُصلِحَا بَيْنَهُمَا صُلْحًا وَالصَّلَحُ خَيْرٌ وَأُحْضِرَتِ آلاَنفُسُ ٱلشُّحَ ﴾ [النساء: ١٢٨] فالصلح خير، والعدل بين الخصمين في الحكم واجب.

٤ـ الحث على معونة الرجل أخاه، لأن معونته إياه صدقة سواء في المثال الذي ذكره الرسول ﷺ أو في غيره.

المثال الذي ذكره هو: أن يعينه في دابته فيحمله عليها أو يرفع له عليها متاعه، ولكنْ هناك أمثلة كثيرة ومن ذلك:

لو وجدت إنساناً على الطريق وطلب منك أن تحمله إلى البلد وحملته، فإنه يدخل في هذا من باب أولى .

ولكن هل يجب عليك أن تحمله ، أو لا يجب؟

الجواب: إن كان في مهلكة وأمنت منه وجب عليك أن تحمله وجوباً لإنقاذه من الهلكة، والمهلكة إما لقلة الماشي فيها، أو لأن فيها قطاع طريق ربما يقضون على هذا الرجل.

فإن لم تأمن من هذا الرجل فلا يلزمك أن تحمله، مثل أن تخاف من أن يغتالك أو يحول مسيرك إلى اتجاه آخر بالقوة فلا يلزمك لقول النبي عَلَيْقِ: «لا ضَرَرَ وَلا ضِرَارَ»(١).

إذاً معنى الحديث الحث على معونة إخوانك المسلمين حتى في غير المثال الذي ذكره النبي ﷺ، وكلما كان أخوك أحوج إلى معونتك كانت

<sup>(</sup>۱) أخرجه ابن ماجه، كتاب الأحكام، باب من بنى في حقه ما يضر بجاره، (٢٣٤٠)، والإمام أحمد، ج١/ص٣١٣، والبيهقي ٧/٦.

المعونة أفضل، وكلما كانت المعونة أنفع لأخيك كانت أفضل.

وليس من هذا النوع أن تعين زميلك في وقت الاختبار على معرفة الجواب الصحيح، ويقال: هذا منكر وخيانة للأمانة، وأنت لو فعلت فقد أعنته على منكره فلا يجوز.

٥- الحث على الكلمة الطيبة لقوله: «وَالْكَلِمَةُ الطَّيِّبَةُ صَدَقَةٌ» والله لا أطيب من كلام الله عزّ وجل القرآن، فكل كلمة في القرآن فهي صدقة.

والكلمة الطبية تكون طيبة في أسلوبها، وفي موضوعها، وفي إلقائها، وفي نواح أخرى، فإذا رأيت شخصاً وتكلمت معه بكلام طيب مثل: السلام عليكم، حياكم الله، صبحكم الله بالخير فهذه كلمة طيبة لكن بشرط أن لا يكون ذلك مملاً بمعنى أن تبقى معه مدة وأنت تقول مثل هذا الكلام، لأنه إذا كان مملاً انقلب إلى غير طيب، ولكل مقام مقال.

المهم القاعدة: كل كلمة طيبة فهي صدقة.

٦- أن إزالة الأذى عن الطريق صدقة، وبقياس العكس نقول: وضع الأذى في الطريق جريمة وأذية، ويتفرع على هذه الفائدة:

إذا كان إماطة الأذى عن الطريق الحسي صدقة فإماطة الأذى عن الطريق المعنوي أبلغ وذلك ببيان البدع والمنكرات وغيرها، والمنكرات كسفاسف الأخلاق من الدعارة واللواط وشرب الخمر والدخان وغيرها، فبيان هذه الأشياء لئلا يمارسها الناس يعتبر صدقة وأعظم من إماطة الأذى عن الطريق الحسى.

ومن إماطة الأذي عن الطريق المعنوي قتل داعية الفساد، لكنه ليس إلينا بل إلى ولي الأمر.

٧- أن كل ما يقرب إلى الله عزّ وجل من عبادة وإحسان إلى خلقه فإنه
 صدقة، وما ذكره النبي ﷺ فهو أمثلة على ذلك. والله الموقق.

# الحديث السابع والعشرون

عَن النَّوَّاسِ بِنِ سِمعَانَ رَضِيَ اللهُ عَنِهُمَا عَنِ النبي ﷺ قَالَ: «البِرُّ حُسْنُ الخُلُقِ، وَالإِثْمُ مَا حَاكَ فِي نَفْسِكَ وَكَرِهْتَ أَنْ يَطَّلِعَ عَلَيْهِ النَّاسُ»(١) رواه مسلم وعن وابصة بنِ مَعْبَدٍ قال: أَتبتُ رسولَ اللهِ ﷺ فقال: «جِئتَ تَسألُ عنِ

البرِّ والإِثْمِ؟» قلتُ: نعم. قانَ: (استفتِ قَلبَكَ، البرُّ ما اطمأنَّتْ إليه النَّفسُ، واطمأنَّ إليه النَّفسُ، واطمأنَّ إليهِ القلبُ. والإِثمُ مَا حَاكَ في النَّفسِ وتردَّدَ في الصَّدرِ وإنْ أفتاكَ النَّاسُ وأَفتوكَ»(٢)

قال الشيخ ـ رحمه الله ـ : حديث حسن رويناهُ في مسندي الإمام أحمد والدارمي بإسناد حسن .

# الشرح

قوله: «البرُّ» أي الذي ذكره الله تعالى في القرآن فقال: ﴿ وَتَعَاوَنُواْ عَلَى ٱلَّهِرِ وَالْمَائِدة: ٢] والبرّ كلمة تدلّ على كثرة الخير.

«حُسْنُ الخُلُقِ» أي حسن الخلق مع الله، وحسن الخلق مع عباد الله، فأما حسن الخلق مع الله فأن تتلقى أحكامه الشرعية بالرضا والتسليم، وأن لا يكون في نفسك حرج منها ولا تضيق بها ذرعاً، فإذا أمرك بالصلاة والزكاة والصيام وغيرها فإنك تقابل هذا بصدر منشرح.

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم، كتاب البر والصلة والآداب، باب: تفسير البر والإِثم، (٣٥٥٣)، (١٤).

٢) أخرجه الإمام أحمد في المسند (٤/ ٢٢٨)، والدارمي (٢/ ٥٤٧ ـ ٢٤٧).

وأيضاً حسن الخلق مع الله في أحكامه القدرية، فالإنسان ليس دائماً مسروراً، حيث يأتيه ما يحزنه في ماله أو في أهله أو في نفسه أو في مجتمعه والذي قدر ذلك هو الله عزّ وجل فتكون حسَنَ الخلق مع الله، وتقوم بما أُمرْتَ به وتنزجر عما نُهيت عنه.

أما حسن الخلق مع الناس فقد سبق أنه: بذل الندى، وكف الأذى، والصبر على الأذى، وطلاقة الوجه<sup>(١)</sup>.

هذا هو البر، والمراد به البر المطلق، وهناك بر خاص كبر الوالدين مثلاً، وهو الإحسان إليهما بالمال والبدن والجاه وسائر الإحسان.

وهل يدخل بر الوالدين في قوله: «حُسْنُ الحُلُق»؟

فالجواب: نعم يدخل، لأن بر الوالدين لا شك أنه خلق حسن محمود كل أحد يحمد فاعله عليه.

«وَالإِثْمُ» هو ضد البر لأن الله تعالى قال: ﴿ وَتَعَاوَنُوا عَلَى ٱلْبِرِ وَٱلنَّقَوَىٰٓ وَلَا نَعَاوُنُوا عَلَى ٱلْبِرِ وَٱلنَّقَوَىٰٓ وَلَا نَعَاوُنُواْ عَلَى ٱلْإِثْمِ وَٱلْعُدُونِ ﴾ [المائدة: ٢] فما هو الإِثم؟

«الإِثْمُ ماحَاكَ فِي نَفْسِكَ» أي تردد وصرت منه في قلق «وَكَرِهْتَ أَنْ يَطْلِعَ عَلَيْهِ النَّاسُ» لأنه محل ذم وعيب، فتجدك متردداً فيه وتكره أن يطلع الناس عليك.

وهذه الجملة إنما هي لمن كان قلبه صافياً سليماً، فهذا هو الذي يحوك في نفسه ما كان إثماً ويكره أن يطلع عليه الناس.

أما المُتَمَرِّدُون الخارجون عن طاعة الله الذين قست قلوبهم فهؤلاء لا

<sup>(</sup>۱) تقدم ص (۲۲۰).

يبالون، بل ربما يتبجَّحُون بفعل المنكر والإِثم، فالكلام هنا ليس عاماً لكل أحد بل هو خاص لمن كان قلبه سليماً طاهراً نقياً، فإنه إذا همَّ بإثم وإن لم يعلم أنه إثم من قِبَلِ الشرع تجده متردداً يكره أن يطلع الناس عليه، وهذا ضابط وليس بقاعدة، أي علامة على الإِثم في قلب المؤمن.

#### \* من فوائد الحديث:

ان النبي ﷺ أعطى جوامع الكلم، يتكلم بالكلام اليسير وهو يحمل معانى كثيرة، لقوله: «البرُّ حُسْنُ الخُلُق» كلمة جامعة مانعة.

٢ ـ الحث على حسن الخلق، وأنك متى أحسنت خلقك فإنك في بر.

فإن قال قائل: وهل البرينافي الغضب لله عزّ وجل، يعني لو غضبت على إنسان وشددت عليه فهل ذلك ينافي البر وحسن الخلق؟

الجواب: إن ذلك لا ينافي حسن الخلق، أبل هذا من حسن الخلق لأن المقصود به التربية والتوجيه، فهو من حسن الخلق، ولهذا كان النبي على لا ينتقم لنفسه، ولكن إذا انتهكت محارم الله عزّ وجل كان أشد الناس فيها(١).

٣- أن المؤمن الذي قلبه صاف سليم يحوك في نفسه الإثم وإن لم يعلم أنه إثم، بل يتردد فيه، لقوله: «والإثم مَا حَاكَ فِي نَفسِك» وهو يخاطب النواس بن سمعان وأمثاله، وموقف الإنسان إذا حاك في نفسه شيء، هل هو إثم أو غير إثم أن يدع هذا حتى يتبيّن، لقول النبي عَلَيْهُ: «دَعْ مَا يَرِيبُكَ إِلَى مَا لا يَرِيبُكَ» (٢) ولا تتجاسر فتقع في الشبهات، ومن وقع في الشبهات فقد وقع في

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم، كتاب الفضائل، باب مباعدته ﷺ للآثام، (٢٣٢٧)، (٢٠).

<sup>(</sup>۲) تقدم تخریجه وشرحه ص ۱۷٦.

الحرام(١) كما ثبت ذلك عن النبي كالله .

3- أن المؤمن يكره أن يَطَّلع الناس على آثامه، لقوله: "وكرِهْتَ أَنْ يَطَّلعَ عَلَيْهِ النَّاسُ" أما الرجل الفاجر المتمرد فلا يكره أن يطلع الناس على آثامه، بل من الناس من يفتخر ويفاخر بالمعصية كما يوجد من الفسقة الذين يذهبون إلى بلاد كلها فجور وخمور ثم يأتي مفتخراً فيتحدث أنه فجر بكم امرأة، وأنه شرب كم كأساً من الخمر فتكون السيئة عنده حسنة، ويكون مستهتراً بأحكام الله عزّ وجل، ومثل هذا يستتاب فإن تاب وإلا قتل، لأن هذا من أعظم السخرية بدين الله عزّ وجل، حيث إنه يأتي يتبجح بما وصفه الله بأنه فاحشة كالزنى ويأتي يبتجح بشرب من لعن النبيُّ ﷺ شاربه، فأين الدين وأين الإيمان؟!

وإذا عومل مثل هذا بما يستحق ارتدع كثير من الناس عن مثل هذه الأمور. والله المستعان.

وعَنْ وَابِصَةَ الأَسَدِيِّ قَالَ: أَتَيْتُ رَسُولَ اللهِ عَلَيْ وَأَنَا أُرِيدُ أَنْ لا أَدَعَ شَيْئاً مِنَ الْمُسْلِمِينَ يَسْتَفْتُونَهُ فَجَعَلْتُ مِنَ الْمُسْلِمِينَ يَسْتَفْتُونَهُ فَجَعَلْتُ مِنَ الْمُسْلِمِينَ يَسْتَفْتُونَهُ فَجَعَلْتُ أَتَخَطَّاهُمْ قَالُوا: إِلَيْكَ يَا وَابِصَةُ عَنْ رَسُولِ اللهِ عَلَيْ قُلْتُ: دَعُونِي فَأَدْنُو مِنْهُ، فَإِنّهُ أَتَخَطَّاهُمْ قَالُوا: إِلَيْكَ يَا وَابِصَةُ عَنْ رَسُولِ اللهِ عَلَيْ قُلْتُ: دَعُونِي فَأَدْنُو مِنْهُ، فَإِنّهُ أَخْبِرُكَ أَوْ تَسْأَلُنِي النّاسِ إِلِيَّ أَنْ أَدْنُو مِنْهُ قَالَ: «دَعُوا وَابِصَةَ، ادْنُ يَاوَابِصَةُ امْرَتَيْنِ أَوْ ثَلاث أَخْبِرُكَ مَنْ مَنْهُ حَتَى قَعَدْتُ بَيْنَ يَدَيْهِ فَقَالَ: «يَا وَابِصَةُ أُخْبِرُكَ أَوْ تَسْأَلُنِي عَنِ الْبِرِّ وَالْإِنْمِ»، قُلت: نَعَمْ، قُلْتُ: لا، بَلْ أَخْبِرُنِي فَقَالَ: «جِئْتَ تَسْأَلُنِي عَنِ الْبِرِّ وَالْإِنْمِ»، قُلت: نَعَمْ، فَالَتُ فَتَ مَنَّالِيْ فَقَالَ: «يَا وَابِصَةُ اسْتَفْتِ قَلْبَكَ فَعَلْ وَالْمِثَةُ الْبَيْوِقُولُ: «يَا وَابِصَةُ اسْتَفْتِ قَلْبَكَ وَالْمِثَ فَالَ وَالْمِثَةُ الْمَالَةُ فَيْ وَيَقُولُ: «يَا وَابِصَةُ اسْتَفْتِ قَلْبَكَ بَعِنَ فِي صَدْرِي وَيَقُولُ: «يَا وَابِصَةُ اسْتَفْتِ قَلْبَكَ بَعِنَ فَي صَدْرِي وَيَقُولُ: «يَا وَابِصَةُ اسْتَفْتِ قَلْبَكَ عَلَى الْمَالَةُ مُ الْمُ مَا حَاكَ فِي وَالْمِثَ فُتِ نَفْسُكَ» ثَلاثَ مَرَّاتٍ «البِرُّ مَا اطْمَأَنَتْ إِلَيْهِ النَّفْسُ وَالْإِثْمُ مَا حَاكَ فِي وَالْمِثَ فَتِ نَفْسَكَ» ثَلاثَ مَرَّاتٍ «البِرُّ مَا اطْمَأَنَتْ إِلَيْهِ النَّفْسُ وَالْإِثْمُ مَا حَاكَ فِي

<sup>(</sup>۱) تقدم تخریجه وشرحه ص ۱۲٤.

النَّفْس وتَرَدَّدَ فِي الصَّدْرِ وَإِنْ أَفْتَاكَ النَّاسُ وَأَفْتَوْكَ  $^{(1)}$ .

وله: «جِئْتَ تَسْأَلُ عَنِ البِرِّ؟ قُلْتُ: نَعَمْ» هذه جملة خبرية في ظاهرها ولكنها استفهامية في معناها، فمعنى: «جِئْتَ تَسَأَلُ عَنِ البرِّ» يعني أجئت تسأل عن البر؟

والجملة الخبرية تأتي بمعنى الاستفهام كثيراً قال الله عزّ وجل: ﴿ أَمِ التَّخَذُوا عَالِهَةً مِنَ ٱلأَرْضِ هُمّ يُنشِرُونَ ۞ [الأنبياء: ٢١] فجملة: ﴿ هُمّ يُنشِرُونَ ۞ جملة استفهامية حذفت منها همزة الاستفهام، والتقدير: أهم ينشرون حتى يتخذوهم آلهة، ولهذا ينبغي للقارىء أن لا يصل قوله: ﴿ هُمّ يُنشِرُونَ ۞ بقوله: ﴿ أَمِ اتَّخَذُوا عَالِهَةً مِنَ ٱلأَرْضِ هُمّ يُنشِرُونَ ۞ بل يقول: ﴿ هُمْ يَنشِرُونَ ۞ حتى يتبيّن المعنى، لأنك لو وصلت لظن السامع أنها صفة له: آلهة.

فإن قال قائل: كيف وقع في قلب النبي ﷺ أن هذا الرجل جاء يسأل عن البر؟

فالجواب: قضايا الأعيان لا يسأل عنها، هذه قضية عين يحتمل أن النبي على الله الله عنه يسأل عن البر، فلما أتى إليه قال له: «جِئتَ تَسْأَلُنِي عَنِ البرِّ» ويحتمل أن هذا من فراسة النبي على المهم: أن قضايا الأعيان يصعب جداً أن يدرك الإنسان أسبابها.

«قُلْتُ: نَعَم، قَالَ: اسْتَفْتِ قَلْبَكَ» أي اسأل، والاستفتاء طلب الإِفتاء وهو بمعنى الخبر، لأن الإِفتاء إخبار عن حكم شرعي، فأحاله النبي ﷺ على قلبه.

<sup>(</sup>۱) تقدم تخریجه ص ۲۹۳.

«البرُ ما اطمأنَّ إليه القَلْبُ واطمأنَّت إليه النَّقُسُ» اطمأن: يعني استقر، ومنه الحديث: «ارْكَعْ حَتَّى تَطْمَئِنَّ رَاكِعًاً» (١) أي تستقر، فما استقر إليه القلب ورضي به وانشرح به واطمأنت إليه النفس بحيث لا تحدثك نفسك بالخروج عنه، فهذا هو البر، ولكن لمن قلبه سليم ونيته صادقة. أما من ليس كذلك فقلبه لا يطمئن للبر ولا تطمئن إليه نفسه، ولهذا تجده إذا شرع في البر يضيق ذرعاً ويسرع هرباً حتى كأنه مطرود، لكن المؤمن يطمئن قلبه وتطمئن نفسه إلى البر.

«وَالْإِثْمُ مَا حَاكَ فِي النَّفْسِ» أي تردد فيها «وَ تَردَّدَ فِي الصَّدْرِ» يعني في القلب، لأنه قال: «البرُّ مَا اطمأنت إلَيْهِ النَّفْسُ وَاطمأنَّ إِلَيْهِ القَلْبُ».

«وَإِنْ أَفْتَاكَ النَّاسُ وَأَفْتُوكَ» هذا من باب التوكيد، يعني حتى لو أفتاك وأفتاك وأفتاك وأفتاك وأفتاك الناس فلا ترجع إلى فتواهم ما دام قلبك لم يطمئن ولم يستقر فلا تلتفت للفتوى.

#### \* من فوائد هذا الحديث:

١ حسن خلق النبي ﷺ حيث يتقدم للسائل بما في نفس السائل ليستريح ويطمئن لقوله: «جئت تَسْأَلُ عَن البرِّ؟».

٢ جواز حذف همزة الاستفهام إذا دل عليها الدليل، لكن هذا ليس
 حكماً شرعياً إنما هو حكم لغوي.

٣- أن (نعم) جواب لإثبات ما سُئِلَ عنه، فقول وابصة رضي الله عنه
 (نعم) أي جئت أسأل عن البر، ولهذا لو أجاب الإنسان بها من سأله عن شيء
 فمعناها إثبات ذلك الشيء.

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري، كتاب صفة الصلاة، باب وجوب القراءة للإمام والمأموم (٤٢٧)، ومسلم، كتاب الصلاة، باب وجوب قراءة الفاتحة في كل ركعة، (٣٩٧)، (٤٥).

٤ جواز الرجوع إلى القلب والنفس لكن بشرط أن يكون هذا الذي رجع إلى قلبه ونفسه ممن استقام دينه، فإن الله عزّ وجل يؤيد من علم منه صدق النية، وقد استدل الصوفية وأشباههم بهذا الحديث على أن الذوق دليل شرعي يُرجع إليه، لأنه قال: «إستَفتِ قَلبَكَ» فما وافق عليه القلب فهو بر.

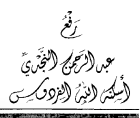
فيقال: هذا لا يمكن، لأن الله تعالى أنكر على من شرعوا ديناً لم يأذن به الله، ولا يمكن أن يكون ما أنكره الله حقاً أبداً.

ثم إن الخطاب هنا لرجل صحابي حريص على تطبيق الشريعة، فمثل هذا يؤيده الله عزّ وجل، ويهدي قلبه حتى لايطمئن إلا إلى أمر محبوب إلى الله عزّ وجل.

٥- أن لا يغتر الإنسان بإفتاء الناس لا سيما إذا وجد في نفسه تردداً، فإن كثيراً من الناس يستفتي عالماً أو طالب علم فيفتيه ثم يتردد ويشك، فهل لهذا الذي تردد وشك أن يسأل عالماً آخر؟

الجواب: نعم، بل يجب عليه أن يسأل عالماً آخر إذا تردد في جواب الأول.

٦- أن المدار في الشريعة على الأدلة لا على ما اشتهر بين الناس، لأن الناس قد يشتهر عندهم شيء ويفتون به وليس بحق، فالمدار على الأدلة الشرعية والله الموفق.



### الحديث الثامن والعشرون

عَن أَبِي نَجِيحِ العرباضِ بنِ سَارِيَةَ رضي الله عنه قَالَ: وَعَظَنا رَسُولُ اللهِ عَنْ أَبِي نَجِيحِ العرباضِ بنِ سَارِيَةَ رضي الله عنه قَالَ: يَارَسُولَ اللهِ كَأَنَهَا مَوْعِظَةُ مُودِّع فَأُوصِنا، قَالَ: «أُوْصِيثُكُمْ بِتَقْوَى اللهِ عز وجل وَالسَّمع وَالطَّاعَةِ وَإِنْ مَوْعِظَةُ مُودِّع فَأُوصِنا، قَالَ: «أُوْصِيثُكُمْ بِتَقْوَى اللهِ عز وجل وَالسَّمع وَالطَّاعَةِ وَإِنْ تَأَمَّرَ عَلَيْكُمْ عَبْدٌ، فَإِنَّهُ مَنْ يَعِشْ مِنكُمْ فَسَيرى اخْتِلافاً كَثِيراً؛ فَعَلَيكُمْ بِسُنتَيْ وَمُشْتَقِي وَمُنْ المَّهْدِيِّينَ وَعَضُّوا عَلَيْهَا بِالنَّوَاجِذِ وَإِيَاكُمْ وَمُحْدَثَاتِ وَسُنَّةِ الخُلْفَاءِ الرَّاشِدِينَ المَّهْدِيِّينَ وَعَضُّوا عَلَيْهَا بِالنَّوَاجِذِ وَإِيَاكُمْ وَمُحْدَثَاتِ الأُمُورِ فَإِنَّ كُلِّ مُحدَثَةٍ بدعة، وكُلَّ بِدْعَةٍ ضَلاَلَةٌ (١) رواه أبو داود والترمذي وقال: حديث حسن صحيح.

### الشرح

قوله: «وَعَظَنا» الوعظ: التذكير بما يلين القلب سواء كانت الموعظة ترغيباً أو ترهيباً، وكان النبي يتخول أصحابه بالموعظة أحياناً.

وقوله: «وَجلَت مِنهَا القُلُوبُ» أي خافت منها القلوب كما قال الله تعالى: ﴿ الَّذِينَ إِذَا ذُكِرَ اللَّهُ وَجِلَتَ قُلُوبُهُمْ ﴾ [الأنفال: ٢].

«وَذَرَفَت مِنهَا العُيون» أي ذرفت الدموع، وهو كناية عن البكاء.

«فقُلناً، يَا رَسُول الله: كَأَنَّها» أي هذه الموعظة «مَوعِظَةَ مُورَدِّع» وذلك لتأثيرها في إلقائها وفي موضوعها، وفي هيئة الواعظ لأن كل هذا مؤثّر، حتى

<sup>(</sup>۱) أخرجه أبو داود، كتاب السنة، باب في لزوم السنة، (٤٦٠٧)، والترمذي، كتاب العلم، باب ما جاء في الأخذ بالسنة واجتناب البدع، (٢٦٧٦)، وأحمد ١٢٦/٤.

إننا في عصرنا الآن تسمع الخطيب فيلين قلبك ويخاف وتبكي، فإذا سمعته مسجلاً لم تتأثر، فتأثير المواعظ له أسباب منها: الموضوع، وحال الواعظ، وانفعاله.

«قَالَ أوصيكُم بتَقَوَى الله عزّ وجل» هذه الوصية مأخوذة من قول الله تعالى: ﴿ وَلَقَدْ وَصَّيْنَا ٱلَذِينَ أُونُوا ٱلْكِئْبَ مِن قَبْلِكُمْ وَإِيَّاكُمْ أَنِ ٱتَّقُوا ٱللَّهَ ﴾ [النساء: ١٣١] فتقوى الله رأس كل شيء.

ومعنى التقوى: طاعة الله بامتثال أمره واجتناب نهيه على علم وبصيرة. ولهذا قال بعضهم في تفسيرها: أن تعبد الله على نور من الله، ترجو ثواب الله، وأن تترك ما حرم الله، على نور من الله، وتخشى عقاب الله.

وقال بعضهم:

خل النوب صغيرها وكبيرها وكبيرها ذاك التقوي واعمل كماش فوق أرض الشوك يحذر ما يرى لا تحقرن صغيرة إن الجبال مرن الحصي

"وَالسَّمعُ والطَّاعة " أي لو لاة الأمر بدليل قوله "وَإِن تَأَمَّرَ عَليكُم " والسمع والطاعة بأن تسمع إذا تكلم ، وأن تطيع إذا أمر ، وسيأتي إن شاء الله في بيان الفوائد حكم هذه الجملة العظيمة ، لكن انظر أن النبي عَلَيْ خصها بالذكر بعد ذكر التقوى مع أن السمع والطاعة من تقوى الله لأهميتها ولعظم التمرد عليها . "وَإِن تَأَمَّر عَلَيكُم " أي صار أميراً "عبد " أي مملوك .

«فَإِنَّهُ مَن يَعِش مِنكُم» أي تطول به الحياة «فَسَيرَى» والسين هنا للتحقيق «اختِلاَفاً كثيراً» في العقيدة، وفي العمل، وفي المنهج، وهذا الذي حصل، فالصحابة رضي الله عنهم الذين عاشوا طويلاً وجدوا من الاختلاف والفتن والشرور ما لم يكن لهم في الحسبان.

ثم أرشدهم ﷺ إلى ما يلزمونه عند هذا الاختلاف، فقال: «فَعَلَيكُم بِسَّنتَي» أي إلزموا سنتي، والمراد بالسنة هنا: الطريقة التي هو عليها ﷺ، فلا تبتدعوا في دين الله عزّ وجل ما ليس منه، ولا تخرجوا عن شريعته.

«وَسُنَةً الخُلْفَاءِ الرَاشِدين» الخلفاء الذين يخلفون رسول الله ﷺ في أمته، وعلى رأسهم أبو بكر الصديق رضي الله عنه.

فإن أبا بكر الصديق رضي الله عنه هو الخليفة الأول لهذه الأمة، نص النبي على خلافته نصاً يقرب من اليقين، وعامله بأمور تشير إلى أنه الخليفة بعده.

مثال ذلك: أتته امرأة في حاجة لها فوعدها وعداً، فقالت: يا رسول الله إن لم أجدك؟ قال: «اتّتِي أَبَا بَكر» (١) وقال: «يَأْبَى اللهُ وَرَسُولُهُ وَالمُؤمِنونَ إلا أبَا بَكرٍ» (٢) وقال: «يَأْبَى اللهُ وَرَسُولُهُ وَالمُؤمِنونَ إلا أبي أبَا بَكرٍ (٢) وأمر أن تسد جميع الأبواب المشرَّعة على المسجد إلاّ باب أبي بكر (٣) ، وجعله خليفته في الصلاة بالمسلمين حين مرض (٤) ، وهذه إمامة صغرى ، يشير بذلك إلى أنه يتولى الإمامة الكبرى ، وجعله أميراً على الحجيج في السنة التاسعة خلفاً عنه ، فهو الخليفة بالنص الذي يقرب من اليقين .

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري، كتاب فضائل الصحابة، باب قول النبي ﷺ لو كنت متخذاً خليلاً، (٣٦٥٩)، ومسلم، كتاب فضائل الصحابة، باب من فضائل أبي بكر الصديق، (٢٣٨٦)، (١٠).

 <sup>(</sup>۲) أخرجه البخاري، كتاب المرضى، باب ما رُخِصَ للمريض، (٥٦٦٦)، ومسلم، كتاب فضائل الصحابة، من فضائل أبي بكر الصديق، (٢٣٨٧)، (١١).

 <sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري، كتاب الصلاة، باب الخوخة والممر في المسجد، (٤٦٦)، ومسلم،
 كتاب فضائل الصحابة، من فضائل أبي بكر الصديق، (٢٣٨٢)، (٢).

<sup>(</sup>٤) أخرجه البخاري، كتاب أحاديث الأنبياء، باب قول الله تعالى: ﴿ ﴿ لَقَدْ كَانَ فِي يُوسُفَ وَلِخُوتِهِ مَايَنَتُ لِلسَّآبِلِينَ ﴾، (٢٣٨٥)، ومسلم، كتاب الصلاة، باب استخلاف الإمام إذا عرض له عذر من مرض وسفر وغيرهما من يصلى بالناس، (٤٢٠)، (١٠١).

ثم الخليفة من بعده عمر بن الخطاب رضي الله عنه لأنه أولى الناس بالخلافة بعد أبي بكر الصديق رضي الله عنه فإنهما صاحبا رسول الله علي وكان كثيراً ما يقول: «ذهبت أنا وأبو بكر وعمر، وجئت أنا وأبو بكر وعمر»، فرأى أبو بكر رضي الله عنه أن أحق الناس بالخلافة عمر رضي الله عنه .

وخلافة عمر رضي الله عنه ثابتة شرعاً لأنها وقعت من خليفة، ثم صارت الخلافة لعثمان رضي الله عنه بمشورة معروفة رتبها عمر رضي الله عنه، ثم صارت بعد ذلك لعلي رضي الله عنه هؤلاء هم الخلفاء الراشدون لا إشكال فيهم.

وقوله: «المهديين» صفة مؤكدة لما سبق، لأنه يلزم من كونهم راشدين أن يكونوا مهديين، إذ لا يمكن رشد إلا بهداية، وعليه فالصفة هنا ليست صفة احتراز ولكنها صفة توكيد وبيان علة، يعني أنهم رشدوا لأنهم مهديون.

«عَضُّوا عَلَيهَا» أي على سنتي وسنة الخلفاء «بِالنَّواجِذِ» وهي أقصى الأضراس ومن المعلوم أن السنة ليست جسماً يؤكل، لكن هذه كناية عن شدة التمسك بها، أي أن الإنسان يتمسك بهذه السنة حتى يعض عليها بأقصى أضر اسه .

«وَإِيَّاكُم» لما حث على التمسك بالسنة حذر من البدعة.

«وَإِيَاكُم ومُحدَثَاتِ الأُمور» أي اجتنبوها، والمراد بالأمور هنا الشؤون، والمراد بالشؤون شؤون الدين، لا المحدثات في أمور الدنيا، لأن المحدثات في أمور الدنيا منها ما هو نافع فهو خير، ومنها ما هو ضار فهو شر، لكن المحدثات في أمور الدين كلها شر، ولهذا قال ﷺ: «فَإِنَّ كُلَّ مُحَدَثَةٍ بدَّعَة» لأنها ابتدعت وأنشئت من جديد.

«كُل بِدعَةٍ ضَلالَة» أي كل بدعة في دين الله عزّ وجل فهي ضلالة.

#### \* من فوائد هذا الحديث:

ا\_مشروعية الموعظة، ولكن ينبغي أن تكون في محلها، وأن لا يُكثَرَ منها فتُمَلُ، لأن الناس إذا ملوا ملوا الواعظ والموعظة، وتقاصرت هممهم عن الحضور، ولهذا كان النبي على يتخول أصحابه بالموعظة (١)، وكان بعض الصحابة يعظ أصحابه كل يوم خميس (٢)، يعني في الأسبوع مرة.

٢- أنه ينبغي للواعظ أن تكون موعظته مؤثرة باحتيار الألفاظ الجزلة المثيرة، وهذا على حسب الموضوع، فإن كان يريد أن يعظ الناس لمشاركة في جهاد أو نحوه فالموعظة تكون حماسية، وإن كان لعمل الآخرة فإن الموعظة تكون مرققة للقلوب، وهكذا.

٣- أن المخاطب بالموعظة إذا كانت بليغة فسوف يتأثر لقوله: «وَجِلَت مِنهَا القُلُوبُ، وَذَرَفَت مِنهَا العُيونُ».

٤- أن القلب إذا خاف بكت العين، وإن كان قاسياً - نسأل الله عزّ وجل
 أن يبعدنا وإياكم من قسوة القلب - لم تدمع العين.

٥- أنه جرت العادة أن موعظة المودع تكون بليغة مؤثرة لأن المودع لن يبقى عند قومه حتى يكرر عليهم الموعظة فيأتي بموعظة مؤثرة يُذَكر بها بعد ذلك لقولهم: «كأَنَّهَا مَوعِظَةُ موَدَّع».

٦- طلب الإنسان من العالم أن يوصيه، لقولهم رضي الله عنهم «فَأُوصِنا».

.. ولكن هل هذا يكون بدون سبب، أو إذا وجد سبب لذلك؟ .

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري، كتاب العلم، باب ما كان النبي ﷺ تتخولهم بالموعظة (٦٨)، ومسلم، كتاب صفات المنافقين، باب الاقتصاد في الموعظة (٢٨٢١).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري، كتاب العلم، باب من جعل لأهل العلم إياماً معلومة (٧٠).

الظاهر الثاني: بمعنى أنه ليس كلما قابلت أحداً تقول: أوصني، فإن هذا مخالف لهدي الصحابة فيما يظهر، لكن إذا وجد سبب كإنسان قام ووعظ وبيَّن فلك أن تقول أوصنا وأما بدون سبب فلا، ومن ذلك السفر، أي إذا أراد الإنسان أن يسافر وقال مثلاً للعالِم أوصني، فهذا مشروع.

٧\_ أن أهم ما يوصى به العبد تقوى الله عزّ وجل لقوله: «أُوصيكُم بتَقوَى الله) .

٨\_ فضيلة التقوى حيث كانت أهم وأولى وأول ما يوصى به العبد .

٩\_ وصية النبي ﷺ بالسمع والطاعة لولاة الأمور، والسمع والطاعة لهم واجب بالكتاب والسنة، قال الله تعالى: ﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوٓا ٱلِّطِيعُوا ٱللَّهَ وَٱطِيعُوا ٱلرَّسُولَ وَأُولِي ٱلْآمَرِ مِنكُمُّ ﴾ [النساء: ٥٩] فجعل طاعة أولي الأمر في المرتبة الثالثة ولكنه لم يأت بالفعل (أطيعوا) لأن طاعة ولاة الأمور تابعة لطاعة الله تعالى ورسوله ﷺ، ولهذا لو أمر ولاة الأمور بمعصية الله عزّ وجل فلا سمع ولا طاعة.

وظاهر الحديث وجوب السمع والطاعة لولي الأمر وإن كان يعصى الله عزّ وجل إذا لم يأمرك بمعصية الله عزّ وجل، لأن النبي ﷺ قال: «اسمَع وَأَطِع وَإِن ضَرَبَ ظُهرَكَ وَأَخَذَ مَالَكَ»(١) وضرب الظهر وأخذ المال بلا سبب شرعي معصية لا شك، فلا يقول الإنسان لولي الأمر: أنا لا أطيعك حتى تطيع ربك، فهذا حرام، بل يجب أن يطيعه وإن لم يطع ربه.

أما لو أمر بالمعصية فلا سمع ولا طاعة، لأن رب ولي الأمر ورب الرعية واحد عزّ وجل، فكلهم يجب أن يخضعوا له عزّ وجل، فإذا أمرنا بمعصية الله قلنا: لا سمع ولا طاعة.

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم، كتاب الإمارة، باب وجوب ملازمة جماعة المسلمين، (١٨٤٧)، (٥٢).

١٠ ثبوت إمرة العبد، لقوله: «وَإِن تَأْمَرَ عَلَيْكُم عَبدٌ» ولكن هل يلزم
 طاعة الأمير في كل شيء، أو فيما يتعلق بالحكم؟

الجواب: الثاني، أي فيما يتعلق بالحكم ورعاية الناس، فلو قال لك الأمير مثلاً: لا تأكل اليوم إلا وجبتين، أو ما أشبه ذلك فلا يجب عليك أن توافق إلا أنه يحرم عليك أن تنابذ، بمعنى أن تعصيه جهاراً لأن هذا يفسد الناس عليه.

11 وجوب طاعة الأمير وإن لم يكن السلطان، لقوله: «وَإِن تأَمرَ عَلَيكُم» ومعلوم أن الأمة الإسلامية من قديم الزمان فيها خليفة وهو السلطان، وهناك أمراء للبلدان، وإذا وجبت طاعة الأمير فطاعة السلطان من باب أولى.

وهنا سؤال يكثر: إذا أمَّر الناس عليهم أميراً في السفر، فهل تلزمهم طاعته؟

فالجواب: نعم، تلزمهم طاعته، وإذا لم تقل بذلك لم يكن هناك فائدة من تأميره، لكن طاعته فيما يتعلق بأمور السفر لا في كل شيء، إلا أن الشيء الذي لا يتعلق بأمور السفر لا تجوز منابذته فيه، مثال ذلك:

لو قال أمير السفر: اليوم كل واحد منكم يلبس ثوبين لأنه سيكون الجو بارداً. فهنا لا تلزم طاعته، لكن لا تجوز منابذته بمعنى: لا يجوز لأحد أن يقول لن ألبس ثوبين، لأن مجرد منابذة ولاة الأمور تعتبر معصية.

١٢ ـ ظهور آية من آيات النبي ﷺ في قوله: «فَإِنَّهُ مَن يَعش مِنكُم فَسَيرَى اختِلافاً كَثيرًا» فقد وقع الأمر كما أخبر به النبي ﷺ.

فإن قيل: وهل يمكن أن نطبق هذه الجملة في كل زمان، بمعنى أن نقول: من يعش منكم فسيرى اختلافاً كثيراً؟

فالجواب: لا نستطيع أن نطبقها في كل زمان، لكن الواقع أن من طال عمره رأى اختلافاً كثيراً.

كان الناس فيما سبق أمة واحدة، حزباً واحداً، ليس هناك تشتت ولا تفرق ثم اختلفوا، في بلادنا هذه كان الناس منقادين لأمرائهم، منقادين لاعلمائهم حتى إن الرجل يأتي مع خصمه إلى القاضي وهو يرى أن الحق له فيحكم القاضي عليه، ثم يذهب مطمئن القلب مستريحاً، وإذا قيل له: يا فلان كيف غلبك خصمك؟ قال: الشرع يُخْلِفُ. والآن الأمر بالعكس، تجد الخصم إذا حُكِم عليه والحكم حق ذهب يماطل، ويطالب برفع المعاملة للتمييز، ومجلس القضاء الأعلى وإن كان يرى الحق عليه وليس له، لكن يريد أن يضر بصاحبه، والاختلاف الآن وقع، فمثلاً أفكار الناس لا تكاد تحصيها، منهم من فكره إلحاد، ومنهم من فكره دون ذلك، ومنهم من فكره سيء في الأخلاق، ومنهم من دون ذلك.

١٣ ـ وجوب التمسك بسنة النبي ﷺ عند الاختلاف، لقوله: «فَعَلَيكُم بِسنَّتِي» والتمسك بها واجب في كل حال لكن يتأكد عند وجود الاختلاف.

١٤ أنه يجب على الإنسان أن يتعلم سنة النبي ﷺ، وجه ذلك: أنه لا يمكن لزومها إلا بعد علمها وإلا فلا يمكن.

١٥ ـ أن للخلفاء سنة متبعة بقول النبي ﷺ، وعلى هذا فما سنه الخلفاء الراشدون أُعتبر سنة للرسول ﷺ بإقراره إياهم، ووجه كونه أقره أنه أوصى باتباع سنة الخلفاء الراشدين.

وبهذا نعرف سفه هؤلاء القوم الذين يدعون أنهم متبعون للسنة وهم منكرون لها، ومن أمثلة ذلك:

قالوا: إن الأذان الأول يوم الجمعة بدعة، لأنه ليس معروفاً في عهد النبي ﷺ إنما هو من سنة عثمان رضي الله عنه، فيقال لهم: وسنة عثمان رضي الله عنه هل هي هدر أو يؤخذ بها مالم تخالف سنة الرسول ﷺ؟

الجواب: الثاني لاشك، عثمان رضي الله عنه لم يخالف الرسول على في إحداث الأذان الأول، لأن السبب الذي من أجله أحدثه عثمان رضي الله عنه ليس موجوداً في عهد النبي على الله عنه النبي على كانت المدينة صغيرة متقاربة، لا تحتاج إلى أذان أول، أما في عهد عثمان رضي الله عنه اتسعت المدينة وكثر الناس وصار منهم شيء من التهاون فاحتيج إلى أذان آخر قبل الأذان الذي عند مجيء الإمام.

وهذا الذي فعله عثمان رضي الله عنه حق وسنة النبي على ثم إن له أصلاً من سنة النبي على وهو أنه في رمضان كان يؤذن بلال وابن أم مكتوم رضي الله عنهما، فبلال رضي الله عنه يؤذن قبل الفجر، وبيَّن النبي على أن أذانه لا لصلاة الفجر ولكن ليوقظ النائم، ويرجع القائم للسحور (١)، فعثمان رضي الله عنه زاد الأذان الأول من أجل أن يقبل الناس البعيدون إلى المسجد ويتأهبوا فهو إذا سنة من وجهين:

من جهة أن النبي ﷺ أمر باتباع سنة الخلفاء ورأي عثمان رضي الله عنه خير من رأينا.

ومن جهة أحرى أن له أصلاً في سنة النبي ﷺ.

17 ـ أنه إذا كثرت الأحزاب في الأمة فلا تنتم إلى حزب، فقد ظهرت طوائف من قديم الزمان مثل الخوارج والمعتزلة والجهمية والرافضة، ثم ظهرت أخيراً إخوانيون وسلفيون وتبليغيون وما أشبه ذلك، فكل هذه الفرق اجعلها على اليسار وعليك بالإمام وهو ما أرشد إليه النبي ﷺ في قوله:

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري، كتاب الأذان، باب الأذان قبل الفجر، (٦٢٢)، ومسلم، كتاب الصيام، باب بيان أن الدخول في الصوم يحصل بطلوع الفجر، (١٠٩٢)، (٣٨).

«عَلَيكُم بِسُنتِّي وَسُنَّة الخُلفَاء الرَاشِدين».

ولاً شك أن الواجب على جميع المسلمين أن يكون مذهبهم مذهب السلف لا الانتماء إلى حزب معين يسمى السلفيين، وانواجب أن تكون الأمة الإسلامية مذهبها مذهب السلف الصالح لا التحزب إلى ما يسمى (السلفيون) فهناك طريق السلف وهناك حزب يسمى (السلفيون) والمطلوب اتباع السلف، إلا أن الإخوة السلفيين هم أقرب الفرق إلى الصواب ولكن مشكلتهم كغيرهم أن بعض هذه الفرق يضلل بعضاً ويبدعه ويفسقه، ونحن لا ننكر هذا إذا كانوا مستحقين، لكننا ننكر معالجة هذه البدع بهذه الطريقة، والواجب أن يجتمع رؤساء هذه الفرق، ويقولون: بيننا كتاب الله عزّ وجل وسنة رسوله على فلنتحاكم إليهما لا إلى الأهواء والآراء، ولا إلى فلان أو فلان، فكلٌ يخطىء ويصيب مهما بلغ من العلم والعبادة ولكن العصمة في دين الإسلام.

١٧ ـ الحث على التمسك بسنة النبي ﷺ وسنة الخلفاء الراشدين تمسكاً تاماً، لقوله: «عضوا عَلَيها بالنَّوَ اجذِ».

١٨ ـ التحذير من البدع، أي من محدثات الأمور، لأن (إيًا) في قوله «وَإِيًّاكُم» معناها التحذير من محدثات الأمور في الدين، أمَّا في الدنيا فإمَّا مطلوب وإمَّا مذموم حسب ما يؤدي إليه من النتائج.

فمثلاً: أساليب الحرب وأساليب الاتصالات، وأساليب المواصلات كلها محدثة، لم يوجد لها نوع فيما سبق، ولكن منها صالح ومنها فاسد حسب ما تودي إليه، فالمُحَذَّر منه المحدث في الدين عقيدة، أو قولاً، أو عملاً، فكل محدثة في الدين صغرت أو كبرت فإنها بدعة، هكذا قال النبي عليه.

فإن قال قائل: كيف نجمع بين هذه الكلية العامة الواضحة البينة: «كُلَّ محدَثَة بدعَةٌ» وبين قوله ﷺ «مَن سَنَّ في الإسلام سُنَة حَسَنَةٌ فَلَهُ أَجرُها وَأَجرُ مَن عَمِلَ بِهَا إلى يوم القيامة»(١).

فالجواب من وجهين:

الوجه الأول: أن معنى قوله على: «مَن سَنَّ في الإسلام سُنةً حَسَنَةً» أي من ابتدأ العمل بالسنة، ويدل لهذا أن النبي على ذكره بعد أن حث على الصدقة للقوم الذين وفدوا إلى المدينة ورغب فيها، فجاء الصحابة كلٌّ بما تيسر له، وجاء رجل من الأنصار بصرة قد أثقلت يده فوضعها في حجر النبي على فقال فقال «مَن سَنَّ في الإسلام سُنة حَسَنَة فَلَهُ أَجرُها وَأَجرُ مَن عَمِلَ بها إلى يَوم القيامَةِ» أي ابتدأ العمل بسنة ثابتة، وليس أنه يأتي هو بسنة جديدة، بل يبتدى العمل لأنه إذا ابتدأ العمل سن الطريق للناس وتأسوابه وأخذوا بما فعل.

الوجه الثاني: أن يقال: «مَن سَنَّ في الإسلام شُنَّةً حَسَنَةً» أي سن الوصول إلى شيء مشروع من قبل كجمع الصحابة - رضي الله عنهم - المصاحف على مصحف واحد، فهذا سنة حسنة لا شك، لأن المقصود من ذلك منع التفرق بين المسلمين وتضليل بعضهم بعضاً.

كذلك أيضاً جمع السنة وتبويبها وترتيبها، فهذه سنة حسنة يتوصل بها إلى حفظ السنة.

إذاً يُحمَل قوله: «مَن سَنَّ في الإسلامِ سُنَةٌ حَسَنَةً» على الوسائل إلى أمور ثابتة شرعاً، ووجه هذا أننا نعلم أن كلام النبي على لا يتناقض ونعلم أنه لو فُتِحَ الباب لكل شخص أو لكل طائفة أن تبتدع في الدين ما ليس منه لتمزقت

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم، كتاب الزكاة، باب الحث على الصدقة (١٠١٧)، (٦٩).

الأمة وتفرقت، وقد قال الله عزّ وجل: ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ فَرَّقُواْ دِينَهُمْ وَكَانُواْ شِيَعًا لَسْتَ مِنْهُمْ فِي شَيْءً إِنَّمَا آمْرُهُمْ إِلَى ٱللَّهِ ثُمَّ يُنَيِّئُهُم بِمَا كَانُواْ يَفْعَلُونَ ﴾ [الأنعام: ١٥٩].

١٩\_أن جميع البدع ضلالة ليس فيها هدى، بل هي شر محض حتى وإن استحسنها من ابتدعها فإنها ليست حسنة لقول النبي ﷺ: «كُلَّ بدعَةٍ ضَلالَة» ولم يستثن النبي ﷺ شيئاً.

وبناءً على هذا يتبين خطأ من قسم البدع إلى خمسة أقسام أو إلى ثلاثة أقسام، وأنه ليس على صواب، لأننا نعلم علم اليقين أن أعلم الناس بشريعة الله رسول الله ﷺ، وأن أنصح الخلق لعباد الله رسول الله ﷺ، وأن أفصح الخلق نطقاً محمد ﷺ، وأن أصدق الخلق خبراً رسول الله ﷺ، أربعة أوصاف كلها مجتمعة على الأكمل في قول النبي علية ثم يأتي مَنْ بعده ويقول: البدعة ليست ضلالة، بل هي أقسام: حسنة، ومباحة، ومكروهة، ومحرمة، وواجبة.

سبحان الله العظيم، يعني لولا إحسان الظن بهؤلاء العلماء لكانت المسألة كبيرة ، أن يقسموا ما حكم النبي ﷺ بأنه ضلالة إلى أقسام: حسن وقبيح.

إذاً نقول: من ابتدع بدعة وقال: إنها حسنة. فإما أن لا تكون بدعة، وإما أن لا تكون حسنة قطعاً.

مثال ذلك: قالوا من البدع الحسنة جمع المصاحف في مصحف واحد، ومن البدع الحسنة كتابة الحديث، ومن البدع الحسنة إنشاء الدور لطلاب العلم وهكذا.

فنقول هذه ليست بدعة، وهي حسنة لا شك لكن ليست بدعة، هذه وسيلة إلى أمر مقصود شرعاً، نحن لم نبتدع عبادة من عندنا لكن أمرنا بشيء و رأينا أقرب طريق إليه هذا العمل فعملناه .

وهناك فرق بين الوسائل والذرائع وبين المقاصد، لأن جميع الأمثلة

التي قالوا: إنها حسنة تنطبق على هذا، أي أنها وسائل إلى أمر مشروع مقصود.

ومثال اخر قول جماعة: إن الميكرفون الذي يؤدي الصوت إلى البعيد بدعة ولا يجوز العمل به؟

فنقول: هو وسيلة حسنة، لأنه يوصل إلى المقصود، وقد اختار النبي على الله وقد اختار النبي الله الله وأندى صوتاً الله الله عنه في غزوة حنين: «نادي يا عباس» لأنه كان صيتاً رضي الله عنه (٢).

إذاً رفع الصوت مطلوب، وهذه وسيلة من وسائله، ولهذا لما رُكِب الميكرفون (مكبر الصوت) في المسجد \_ الجامع الكبير بعنيزة \_ أول ما ركب على زمن شيخنا عبد الرحمن بن سعدي \_ رحمه الله \_ خطب في ذلك خطبة وأثنى على الذي أتى به وهو أحد المحسنين \_ رحمه الله \_ وقال: هذا من النعمة . وصدق، وهو من النعمة لأنه وسيلة إلى أمر مقصود.

كذلك أيضاً الاتصالات، الآن نتصل عن طريق الهاتف إلى أقصى العالم، فهل نقول استعمال هذا الهاتف بدعة لا تجوز؟

الجواب: لا نقول هذا، لأنه وسيلة، وقد يكون إلى خير أو إلى شر. فعلى كل حال: يجب أن نعرف الفرق بين ما كان غاية وما كان ذريعة.

يوجد أناس أحدثوا أذكاراً يذكرون الله فيها على هيئات معينة، وقالوا: إن قلوبنا ترتاح إلى هذا الشيء، فهل نقول: هذا بدعة حسنة أو لا؟

<sup>(</sup>۱) أخرجه أبو داود، كتاب الصلاة، باب كيف الأذان، (٤٩٩)، والترمذي، كتاب الصلاة، باب ما جاء في بدء الأذان، (١٨٩)، وابن صاجه، كتاب الأذان والسنة فيه، باب بدء الأذان، (٢٠٦)، والإمام أحمد ٤/٤٣.

<sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم، كتاب الجهاد والسير، باب في غزوة حنين، (١٧٧٥).

الجواب: لا، لأنهم أحدثوا في دين الله ما ليس منه، فإن النبي على الله عزّ وجل على هذا الوجه، وعلى هذا فقس.

إذا الواجب علينا ان نقول: سمعنا وآمنا وصدقنا بأن كل بدعة ضلالة، وأنه لا حسن في البدع تصديقاً لرسول الله ونقول: ما ادعى صاحبه أنه بدعة حسنة فهو إما أن لا يكون حسناً وظنه حسناً، وإما أن لا يكون بدعة، أما أن يكون بدعة وحسناً فهذا لا يمكن، ويجب علينا أن نؤمن بهذا عقيدةً.

ولا يمكن أن نجادل أهل الباطل في بدعهم إلا بهذا الطريق بأن نقول: كل بدعة ضلالة.

فإن قال قائل: ماذا تقولون في قول الخليفة الراشد عمر بن الخطاب رضي الله عنه حين جمع الناس في قيام رمضان على إمام واحد، وخرج ليلة من الليالي فوجد الناس يصلون بإمام واحد فقال: «نعمت البدعة هذه»(١) فسماها مدعة؟

أجاب بعض العلماء بأن المراد بالبدعة اللغوية لا الشرعية ، ولكن هذا الجواب لا يستقيم ، كيف البدعة اللغوية وهي صلاة ؟

والصواب أنها بدعة نسبية بالنسبة لهجران هذا القيام بإمام واحد، وذلك لأن النبي على أول من سن القيام بإمام واحد ـ أعني التراويح ـ فقد صلى بأصحابه ثلاث ليال في رمضان ثم تخلف خشية أن تفرض (٢)، وتُركَت، وأصبح الناس يأتون للمسجد يصلي الرجل وحده، والرجلان جميعاً، والثلاثة أوزاعاً، فرأى عمر رضي الله عنه بثاقب سياسته ان يردهم إلى السنة

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري، كتاب صلاة التراويح، باب فضل من قام رمضان، (٢٠١٠).

 <sup>(</sup>۲) أخرجه البخاري، كتاب صلاة التراويح، باب فضل من قام رمضان (۱۹۰۸)، ومسلم،
 كتاب صلاة المسافرين وقصرها، باب الترغيب في قيام رمضان وهو التراويح، (۷۲۱)،
 (۱۷۷).

الأولى وهي الاجتماع على إمام واحد فجمعهم على تميم الداري وأبي بن كعب رضي الله عنهما وأمرهما أن يصليا بالناس إحدى عشرة ركعة (١)، كما كان النبي الله لا يزيد في رمضان ولا في غيره على إحدى عشرة ركعة (٢).

فيكون قوله: «نعمت البدعة» يعني البدعة النسبية، أي بالنسبة إلى أنها هجرت في آخر عهد النبي على وفي عهد أبي بكر الصديق رضي الله عنه وفي أول خلافة عمر بن الخطاب رضي الله عنه، وإلا فنحن نؤمن بأن كل بدعة ضلالة، ثم هذه الضلالات تنقسم إلى: بدع مكفرة، وبدع مفسقة، وبدع يعذر فيها صاحبها.

ولكن الذي يعذر صاحبها فيها لا تخرج عن كونها ضلالة، ولكن يعذر الإنسان إذا صدرت منه هذه البدعة عن تأويل وحسن قصد.

وأضرب مثلاً بحافظين معتمدين موثوقين بين المسلمين وهما: النووي وابن حجر رحمهما الله تعالى .

فالنووي: لا نشك أن الرجل ناصح، وأن له قدم صدق في الإسلام، ويدل لذلك قبول مؤلفاته حتى إنك لا تجد مسجداً من مساجد المسلمين إلا ويقرأ فيه كتاب (رياض الصالحين) وهذا يدل على القبول، ولكنه رحمه الله أخطأ في تأويل آيات الصفات حيث سلك فيها مسلك المؤولة، فهل نقول: إن الرجل مبتدع؟

نقول: قوله بدعة لكن هو غير متبدع، لأنه في الحقيقة متأول، والمتأول إذا أخطأ مع اجتهاده فله أجر، فكيف نصفه بأنه مبتدع وننفر الناس منه، والقول

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن أبي شيبة في مصنفه، ج٢/ص١٦٢، (٧٦٧١).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري، كتاب الوتر، بأب ما جاء في الوتر، (٩٩٤)، ومسلم، كتاب صلاة المسافرين وقصرها، باب صلاة الليل(٧٣٦)، (١٢٢).

غير القائل، فقد يقول الإنسان كلمة الكفر ولا يكفر.

أرأيتم الرجل الذي أضل راحلته حتى أيس منها، واضطجع تحت شجرة ينتظر الموت، فإذا بالناقة على رأسه، فأخذ بها وقال من شدة الفرح: اللهم أنت عبدي وأنا ربك، وهذه الكلمة كلمة كفر لكن هو لم يكفر، قال النبي عَلَيْهُ: «أخطأ مِن شِدَّةِ الفَرَح»(١).

أرأيتم الرجل يكره على الكفر قولاً أو فعلاً فهل يكفر؟

الجواب: لا، القول كفر والفعل كفر لكن هذا القائل أو الفاعل ليس بكافر لأنه مكره.

أرأيتم الرجل الذي كان مسرفاً على نفسه فقال لأهله: إذا مت فأحرقوني وذرُّوني في اليمِّ - أي البحر - فوالله لئن قدر الله علي ليعذبني عذاباً ما عذبه أحداً من العالمين (٢)، ظن أنه بذلك ينجوا من عذاب الله، وهذا شك في قدرة الله عزّ وجل، والشك في قدرة الله كفر، ولكن هذا الرجل لم يكفر.

جمعه الله عزّ وجل وسأله لماذا صنعت هذا؟ قال: مخافتك. وفي رواية أخرى: من خشيتك، فغفر الله له.

أما الحافظ الثاني: فهو ابن حجر - رحمه الله - وابن حجر حسب ما بلغ علمي متذبذب في الواقع، أحيانا يسلك مسلك السلف، وأحيانا يمشي على طريقة التأويل التي هي في نظرنا تحريف.

مثل هذين الرجلين هل يمكن أن نقدح فيهما؟

أبداً، لكننا لا نقبل خطأهما، خطؤهما شيء واجتهادهما شيء آخر.

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم، كتاب التوبة، باب الحض على التوبة والفرح بها، (٢٧٤٧)، (٧).

 <sup>(</sup>۲) أخرجه البخاري، كتاب أحاديث الأنبياء، باب، (۳٤۸۱)، ومسلم، كتاب التوبة، باب في سعة رحمة الله تعالى وأنها سبقت غضبه، (۲۷۵٦)، (۲۰).

أقول هذا لأنه نبت نابتة قبل سنتين أو ثلاث تهاجم هذين الرجلين هجوماً عنيفاً، وتقول: يجب إحراق فتح الباري وإحراق شرح صحيح مسلم، اعوذ بالله \_ كيف يجرؤ إنسان على هذا الكلام، لكنه الغرور والإعجاب بالنفس واحتقار الآخرين (١١).

فعلينا أن نتئد وأن لا نتسرع، وأن لا نقول لشخص أتى ببدعة واحدة من آلاف السنن إنه مبتدع.

وهل يصح أن نسب هذين الرجلين وأمثالهما إلى الأشاعرة، ونقول: هما من الأشاعرة؟

الجواب: لا، لأن الأشاعرة لهم مذهب مستقل له كيان في الأسماء والصفات والإيمان وأحوال الآخرة.

وما أحسن ما كتبه أخونا سفر الحوالي عما علم من مذهبهم، لأن أكثر الناس لا يفهم عنهم إلا أنهم مخالفون للسلف في باب الأسماء والصفات، ولكن لهم خلافات كثيرة.

<sup>(</sup>۱) ولشيخنا - رحمه الله تعالى - جواب مفصل عن سؤال وجه له غفر الله له عما يحصل من البعض من قدح في النووي وابن حجر كتاب العلم ص ۱۹۹.

فإذا قال قائل بمسألة من مسائل الصفات بما يوافق مذهبهم فلا نقول : إنه أشعري .

أرأيتم لو أن إنساناً من الحنابلة اختار قولاً للشافعية فهل نقول إنه شافعي؟ الجواب: لا نقول إنه شافعي.

فانتبهوا لهذه المسائل الدقيقة، ولا تتسرعوا، ولا تتهاونوا باغتياب العلماء السابقين واللاحقين، لأن غيبة العالم ليست قدحاً في شخصه فقط، بل في شخصه وما يحمله من الشريعة، لأنه إذا ساء ظن الناس فيه فإنهم لن يقبلوا ما يقول من شريعة الله، وتكون المصيبة على الشريعة أكثر.

ثم إنكم ستجدون قوماً يسلكون هذا المسلك المشين فعليكم بنصحهم، وإذا وجد فيكم من لسانه منطلق في القول في العلماء فانصحوه وحذروه وقولوا له: اتق الله أنت لم تُتَعَبَّد بهذا، وما الفائدة من أن تقول فلان فيه كذا وكذا ، بل قل: هذا القول فيه كذا وكذا بقطع النظر عن الأشخاص.

لكن قد يكون من الأفضل أن نذكر الشخص بما فيه لئلا يغتر الناس به، لكن لا على سبيل العموم هكذا في المجالس، (لأنه ليس كل إنسان إذا ذكرت القول يفهم القائل)، فذكر القائل جائز عند الضرورة، وإلا فالمهم إبطال القول الباطل، والله الموفق.

**\*11** =

# الحديث التاسع والعشرون

عَن مُعَاذ بن جَبَلٍ رضي الله عنه قَالَ: قُلتُ يَا رَسُولَ الله أَخبرني بِعَمَلٍ يُدخِلُني الجَنَّة وَيُبَاعدني من النار قَالَ: «لَقَدْ سَأَلْتَ عَنْ عَظِيْمٍ وَإِنَّهُ لَيَسِيرٌ عَلَى مَنْ يَسَرَهُ اللهُ تَعَالَى عَلَيْهِ: تَعْبُدُ الله لا تُشْرِكُ بِهِ شَيئًا، وتُقيمُ الصَّلاة، وتُوتِي الخَيْرِ: اللَّكَاة، وتَصُومُ مُصَانَ، وتَحُجُّ البَيْتَ. ثُمَّ قَالَ: أَلاَ أَدُلُكَ عَلَى أَبْوَابِ الخَيْرِ: الضَّوْمُ جُنَّة، وَالصَّدَقَةُ تُطْفِيُ الخَطِيئَة كَمَا يُطْفِيءُ المَاءُ النَّار، وَصَلاهُ الرَّجُلِ الصَّوْمُ جُنَة، وَالصَّدَقَةُ تُطْفِيُ الخَطِيئَة كَمَا يُطْفِيءُ المَاءُ النَّار، وَصَلاهُ الرَّجُلِ الصَّوْمُ جُنَةً اللَّهُ المَّاعِيمِ حَتَّى بلَغَ: ﴿ يَعْمَلُونَ ﴿ فِي جَوْفِ اللَّيْلِ ثُمَّ تلا: ﴿ نَتَجَافَى جُنُوبُهُمْ عَنِ الْمُصَاجِعِ ﴿ حَتَّى بلَغَ: ﴿ يَعْمَلُونَ ﴿ فِي جَوْفِ اللَّيْلِ ثُمَّ تلا: ﴿ نَتَجَافَى جُنُوبُهُمْ عَنِ اللهِ وَعَمُودُهُ الصَّلاةُ وَذروةُ سَنامِهِ ؟ قُلْتُ: اللهُ عَلَى اللهُ وَعَمُودُهُ الصَّلاةُ وَذروةُ سَنامِهِ السَّهِ المَّلِي اللهُ وَعَمُودُهُ الصَّلاةُ وَذروةُ سَنامِهِ الجَهَادُ ثُمَّ قَالَ: أَلا أُخبِرُكَ بِمِلكِ ذَلِكَ كُلهِ؟ قُلْتُ: بلَى يَارَسُولَ اللهِ. فَأَلَتُ المَّالِمُ وَعَمُودُهُ الصَّلاةُ وَذروةُ سَنامِهِ الجَهَادُ ثُمَّ قَالَ: أَلا أُخبِرُكَ بِمِلاكِ ذَلِكَ كُلهِ؟ قُلْتُ: بلَى يَارَسُولَ اللهِ. فَأَلَى المُؤَاخَذُونَ بِمَا نَتَكَلَّمُ بِهِ؟ النَّاسِ فِي النَّارِ عَلَى وُجُوهِهِمْ أَو قَالَ: عَلَى مَناخِرِهِمْ إِلاَ حَصَائِلُ أَلْسِنَتِهِمْ (١) رواه الترمذي وقال: حديث حسن على مَناخِرِهِمْ إِلاَ حَصَائِلُ أَلْسِنَتِهِمْ (١) رواه الترمذي وقال: حديث حسن صحيح.

## الشرح

همَمُ الصحابة رضي الله عنهم عالية، فلم يقل: أخبرني بعمل أكسب فيه العشرة عشرين أو ثلاثين أو ما أشبه ذلك، بل قال: «أَخبِرنِي بِعَمَلٍ يُدخِلُني المَجنَّةَ وَيُبَاعِدني من النار . . . » أي يكون سبباً لدخول الجنة والبعد عن النار .

<sup>(</sup>۱) سبق تخریجه صفحة (۲۰۳).

فقال النبي على النبار، هذا هو الفوز والفلاح، قال الله عز وجل: أن تدخل الجنة وتبتعد عن النار، هذا هو الفوز والفلاح، قال الله عز وجل: فَمَن نُحْنِحَ عَنِ النّارِ وَأَدْخِلَ الْجَنَّةَ فَقَدْ فَازَّ وَالْفلاح، قال الله عز وجل: فَمَن نُحْنِحَ عَنِ النّارِ وَأَدْخِلَ الْجَنَّةَ فَقَدْ فَازَّ وَالْ عمران: ١٨٥] ولهذا وصفه النبي على أنه عظيم، ولكن الحمد لله. «وَإِنَّهُ لَيَسِيرٌ عَلَى مَنْ يَسَرَهُ اللهُ تَعَالَى عَلَيْهُ الله عليه على اللهم يسره علينا يا رب العالمين وصدق النبي على اللهم الله الله الله الله الله تعالى: ﴿ يُرِيدُ الله يَكُمُ الله عَلَى الله وهو الإسلامي مبني على اليسر، قال الله تعالى: ﴿ يُرِيدُ الله يَعِلُمُ الله عَلَى الله وهو يبعثهم إلى الجهاد: «يَسِّروا ولا تَعَسِّروا، بَشِّروا وَلاَ تُنفِّروا» (١)، «فَإِنَّمَا بُعِثتُم مُيسَرِين وَلَم ثُبعثوا مُعَسِّرين» (١) وقال عَلَى: ﴿ إِنَّ هذا الدينُ يُسر، وَلَن يُشَاد الدينَ أَلَكُ وَقَال : ﴿ مُحَدُ إِلاَ غَلَبُهُ وَلَا تُنفُروا وَلاَ تُعَسِّرين وَلَم ثُبعثوا مُعَسِّرين الكن لمن يسره الله عليه، ثم شرح ذلك فقال:

«تَعبُدُ الله» بمعنى تتذلل له بالعبادة حباً وتعظيماً، مأخوذ من قولهم: طريق معبدأي ممهد ومهيأ للسير عليه، لا تعبد الله وأنت تعتقد أن لك الفضل على الله، فتكون كمن قال الله فيهم ﴿ يَمُنُونَ عَلَيْكَ أَنَّ أَسْلَمُوا فَل لَا تَمُنُوا عَلَى الله إِسْلَمَكُم ﴾ [الحجرات: ١٧] هذا وهم لم يمنوا على الله تعالى، بل على الرسول على فقط، أعبُدِ الله تعالى تذللاً له ومحبة وتعظيماً، فبالمحبة تفعل الطاعات، وبالتعظيم تترك المعاصى.

«لا تُشرِك بِهِ شيئاً» أي شيء يكون، حتى الأنبياء، بل الأنبياء ما جاؤوا إلا لمحاربة الشرك، فلاتشرك به شيئاً لا ملكاً مقرباً، ولا نبياً مرسلاً. والعبادة لها شروط نذكرها إن شاء الله في الفوائد.

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم، كتاب الجهاد، باب في الأمر بالتيسير وترك التنفير، (١٧٣٢)، (١).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري، كتاب الوضوء، باب صب الماء على البول في المسجد، (٢٢٠).

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري، كتاب الإيمان، باب الدين يسر، (٣٩).

قال: «وَتُقِيْمُ الصَّلاة، وَتُؤتِي الزَّكَاة، وَتَصُومُ رَمَضَانَ، وتَحُجُّ البَيْتَ» هذه أركان الإسلام الخمسة، وقد مرت (١).

ثم قال: «أَلاَ أَدُلُكَ عَلَى أَبُوابِ الخَيْرِ» أبواب أي مسائل، وأبواب تستعمل في الباب الذي يفتح للداخل والخارج، وتستعمل في المسائل، ومن هذا قول العلماء في مؤلفاتهم: هذا الباب في كذا وكذا. وقول المحدثين: لا يصح في هذا الباب شيء، أي لا يصح في هذه المسألة شيء.

فقوله: «أَ**بُوَابِ الخيّرِ**» أي مسائل الخير، ويجوز أن يكون المراد به الباب المعروف الذي يكون منه الدخول والخروج.

«أَلاَ أَدُلُكَ عَلَى أَبُوابِ الخَيْرِ» والجواب: بلى، لكن حذف للعلم به، لأنه لابدأن يكون الجواب بلى.

قال: «الصُّومُ جنةٌ "أي مانع يمنع صاحبه في الدنيا ويمنع صاحبه في الآخرة.

أما في الدنيا فإنه يمنع صاحبة من تناول الشهوات الممنوعة في الصوم، ولهذا يُنهى الصائم أن يقابل من اعتدى عليه بمثل ما اعتدى عليه، حتى إنه إذا سابه أحد أو شاتمه يقول: إنى صائم.

وأما في الآخرة فهو جُنَّةٌ من النار، يقيك من الناريوم القيامة.

والصوم: التعبد لله تعالى بالإمساك عن المفطرات من طلوع الفجر إلى غروب الشمس.

«وَالصَّدَقَةُ تُطْفِيء الخَطِيئَةَ كَمَا يُطْفِىءُ المَاءُ النَّارَ» الصدقة مطلقاً سواء الزكاة الواجبة أم التطوع، وسواء كانت قليلة أم كثيرة.

«تُطفِيء الخَطيئَة» أي خطيئة بني آدم، وهي المعاصي.

<sup>(</sup>١) تقدم شرحها مفصلة في الحديث الثاني.

«كَمَا يُطفِيء المَاءُ النَّارَ» والماء يطفيء النار بدون تردد، فشبه النبي عَلَيْ الأمر المعنوي بالأمر الحسي.

"وَصَلاةُ الرّجُل في جَوفِ اللّيلِ" هذه معطوفة على قوله "الصدقة" أي وصلاة الرجل في جوف الليل تطفىء الخطيئة، وجوف الليل وسطه كما هو جوف الإنسان.

ثم تلا على: ﴿ نَتَجَافَى جُنُوبُهُمْ عَنِ ٱلْمَضَاجِعِ بَدَّعُونَ رَبَّهُمْ خَوْفًا وَطَمَعًا وَمِمّا وَرَقَنَهُمْ يُنفِقُونَ ﴿ فَيَكُمْ مِن قُرَةً أَعَيْنِ جَزَاءً بِمَا كَانُوا يَعْمَلُونَ ﴿ وَصَفَ السَجِدة: ١٧١٦] تلا أي قرأ ﴿ نَتَجَافَى جُنُوبُهُمْ عَنِ ٱلْمَضَاجِعِ ﴾ هذا في وصف المؤمنين، أي أنهم لا ينامون ﴿ يَدْعُونَ رَبَّهُمْ خَوْفًا وَطَمَعًا ﴾ إن ذكروا ذنوبهم خافوا، وإن ذكروا فضل الله طمعوا، فهم بين الخوف والرجاء، ﴿ وَمِمّا رَزَقَنَ هُمْ يُنفِقُونَ ﴿ مَن ﴾ هنا إما أن تكون للتبعيض والمعنى ينفقون بعضها، وتكون للبيان، والمعنى ينفقون مما رزقهم الله عزّ وجل قليلاً كان أو كثيراً ﴿ فَلا تَعْلَمُ نَقَسُ مَّا أَخْفِى لَمُمْ مِن قُرَّةٍ أَعَيْنِ جَزَاءً بِمَا كَانُوا يَعْمَلُونَ ﴿ وَالسَجِدة: ٧] السَجِدة: ٧] السَجِدة الأي فضيلة قيام الليل.

ثم قال: «أَلا أُخبِرُكَ بِرَأْسِ الأَمْرِ وَعَمُودِهِ وَذِرْوَةِ سَنَامِهِ» ثلاثة أشياء:

«قُلْتُ: بَـلَى يَا رَسُولَ اللهِ، قَالَ: رَأْسُ الأَمْرِ الإِسُلامُ» أمر الإِنسان الذي من أجله خُلِقَ رأسه الإِسلام، أي أن يسلم لله تعالى ظاهراً وباطناً بقلبه وجوارحه.

«وَعَمودُهُ الصلاة» أي عمود الإسلام الصلوات، والمراد بها الصلوات الخمس، وعمود الخيمة ما تقوم عليه، وإذا أزيل سقطت.

«وَذروة سننامِهِ الجِهَاد في سَبيلِ الله» ذكر الجهاد أنه ذروة السنام، لأن الذروة أعلى شيء، وبالجهاد يعلوم الإسلام، فجعله ذروة سنام الأمر، قال الله

تعالى: ﴿ وَلَا تَهِنُواْ وَلَا تَعْزَنُواْ وَاَنتُمُ ٱلْأَعْلُونَ إِن كُنتُم مُّوَّمِنِينَ ﴿ وَاَلتُهُ مُعَكُمْ ﴾ الله عمران: ١٣٩] وقال عزّ وجل: ﴿ فَلا تَهِنُواْ وَلَدَّعُواْ إِلَى السَّلْمِ وَالْنتُمُ ٱلْأَعْلَونَ وَاللّهُ مَعَكُمْ ﴾ [آل محمد: ٣٥] وقوله: «الجهاد» يعني في سبيل الله عزّ وجل والجهاد في سبيل الله بَيّيَه النبي ﷺ أتم بيان، فقد سئل عن الرجل يقاتل حمية، ويقاتل شجاعة، ويقاتل ليرى مكانه، أي ذلك في سبيل الله؟ فقال: «مَن قَاتلَ لِتكونَ كَلِمَةُ اللهِ هي العُليّا فَهوَ في سَبيلِ اللهِ إِن اللهِ اللهِ عَن اللهُ هي العُليّا فَهوَ في سَبيلِ اللهِ اللهِ اللهِ هي العُليّا فَهوَ في سَبيلِ اللهِ اللهِ اللهِ هي العُليّا فَهوَ في سَبيلِ اللهِ اللهِ اللهِ هي العُليّا فَهوَ في سَبيلِ اللهِ » (١) فهو عَن اللهُ هي العُليّا فَهوَ في سَبيلِ اللهِ ».

ثم قال: «أَلاَ أُخبرُكَ بِمَلاك ذَلكَ كُله» ملاك الشيء ما يملك به، والمعنى ما تملك به كل هذا.

«قُلتُ: بَلَى يَا رَسُول الله، قَالَ: فَأَخذ بِلِسانِهِ وَقَالَ: كُفَّ عَلَيكَ هَذَا» أَخِذ النبي عَلَيْة بلسان نفسه وقال: «كُفَّ عَلَيكَ هَذَا» أَيْ لا تطلقه في القيل والقال، وقد تقدم قوله عَلَيْهِ: «مَنْ كَانَ يُؤمِنُ بِاللهِ وَاليَومِ الآخِرِ فَليَقُل خَيرًا أو ليَصمئت» فلا تتكلم إلا بخير.

«قُلْتُ يَا نَبِيَّ اللهِ وَإِنَّا لَمُؤَاخِذُونَ بِمَا نَتَكَلَّمُ بِهِ» الجملة خبرية لكنها استفهامية والمعنى: أإنا لمؤاخذون بما نتكلم به؟ يعني أن معاذاً رضي الله عنه تعجب كيف يؤاخذ الإنسان بما يتكلم به.

فقال النبي ﷺ حثاً على أن يفهم: «ثَكِلَتكَ أُمُّكَ يَا مُعَاذَ» أي فقدتك، وهذه الكلمة يقولها العرب للإغراء والحث ولا يقصدون بها المعنى الظاهر، وهو أن تفقده أمه، لكن المقصود بها الحث والإغراء.

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري، كتاب العلم، باب من سأل وهو قائم عالماً جالساً، (۱۲۳)، ومسلم، كتاب الإمارة، باب من قاتل لتكون كلمة الله هي العليا، (۱۹۰٤)،(۱٤۹).

وقال بعض العلماء: إن هذه الجملة على تقدير شرط والمعنى: ثكلتك أمك يا معاذ إن لم تكف لسانك، ولكن المعنى الأول أوضح وأظهر، وأنها تدل على الإغراء والحث، ولهذا خاطبه بالنداء فقال: يا معاذ.

«وَهَلْ يَكُبُّ النَّاسَ فِي النَّارِ عَلَى وُجُوهِهِمْ أَو قَالَ: عَلَى مَنَاخِرِهِمْ » هذا شك من الراوي «إِلاَّ حَصَائِدُ أَلسِنتِهِمْ » أي ما يحصدون بألسنتهم من الأقوال.

لما قال هذا الكلام اقتنع معاذ رضي الله عنه وعرف أن ملاك الأمر كف اللسان، لأن اللسان قد يقول الشرك، وقد يقول الكفر، وقد يقول الفحشاء، فهو ليس له حد.

### \* من فوائد هذا الحديث:

١\_ حرص الصحابة رضي الله عنهم على العلم، ولهذا يكثر منهم سؤال
 النبي ﷺ عن العلم.

ولكن هل سؤالهم رضي الله عنهم لمجرد أن يعلموا الحكم، أو لأجل أن يطبقوه؟

الجواب: الثاني، عكس ما يفعله بعض الناس اليوم، حيث يسأل ليعرف الحكم فقط، ثم هو بالخيار إن شاء فعل وإن شاء لم يفعل وهذا غلط، بل اجعل غايتك من العلم العمل به دون الاطلاع على أقوال الناس.

ولهذا تجد بعض الناس يسأل هذا العالم وبعد أن يعرف ما عنده، يذهب يسأل عالماً آخراً وثالثاً ورابعاً، لأنه لا يريد العمل بالعلم، بل يريد الاطلاع فقط، وهذا غلط، لاتسأل عن العلم إلا لهدف واحد هو العمل.

٢ علو همة معاذ بن جبل رضي الله عنه حيث لم يسأل عن أمور الدنيا،
 بل عن أمور الآخرة، حيث قال: «أُخبرنِي عَنْ عَمَلٍ يُدخِلُنِي الجَنَّةَ ويُبَاعِدُنِي

مِنَ النّار» وجدير به رضي الله عنه أن يكون بهذه المنزلة العالية، لأنه أحد فقهاء الصحابة رضي الله عنهم، ولأن النبي ﷺ بعثه إلى اليمن داعياً ومفتياً وحاكماً، فهو رضي الله عنه من أفقه الصحابة.

٣- إثبات الجنة والنار، والإيمان بهما أحد أركان الإيمان الستة كما سبق.

٤\_أن العمل يدخل الجنة ويباعد عن النار، لأن النبي ﷺ أقره على هذا.

وهنا يقع إشكال وهو: أن النبي ﷺ قال: «لَنْ يَدخلَ أَحَدُ الجَنَّة بِعَمَلِهِ» قَالُ: «لَنْ يَدخلَ أَحَدُ الجَنَّة بِعَمَلِهِ» قَالُوا: وَلا أَنْ يَتَغَمَّدَنِيَ اللهُ بِرَحْمَتِهِ» (١٠) فكيف يُجمع بين هذا الحديث وبين النصوص الأخرى الدالة على أن الإنسان يدخل الجنة بعمله؟

أجاب العلماء \_ رحمهم الله، فقهاء الإسلام، أطباء القلوب والأبدان، ممن علمهم الله ذلك \_ فقالوا: الباء لها معنيان: تارة تكون للسببية، وتارة تكون للعوض.

فإذا قلت: بعت عليك هذا الكتاب بدرهم، فهذه للعوض.

وإذا قلت: أكرمتك بإكرامك إياي، فهذه السببية.

فالمنفى هو باء العوض، والمثبت باء السببية.

فقالوا: معنى قول النبي ﷺ: «لَنْ يَدْخُلَ أَحَدُّ الْجَنَّةَ بِعَمَلِهِ» أي على أن ذلك معاوضة، لأنه لو أراد الله عزّ وجل أن يعاوض العباد بأعمالهم ويجازيهم لكانت نعمة واحدة تقضي على كل ما عمل، وأضرب مثلاً بنعمة النّفس، هذه نعمة عظيمة لا يعرف قدرها إلا من ابتلي بضيق النفس، واسأل من ابتلوا بضيق

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري، كتأب المرضى، باب نهي تمني المريض للموت، (۵۲۷۳)، ومسلم، كتاب صفة القيامة والجنة والنار، باب لن يدخل أحد الجنة بعمله بل برحمة الله تعالى، (۲۸۱۲)، (۷۱).

النفس ماذا يعانون من هذا، والرجل الصحيح الذي ليس مصاباً بضيق النفس لا يجد كلفة في التمتع بهذه النعمة، فتجده يتنفس وهو يتكلم، ويتنفس وهو يأكل ولا يحس بشيء.

هذه النعمة لو عملت أي عمل من الأعمال لا تقابلها، لأن هذه نعمة مستمرة دائماً، بل نقول: إذا وفقت للعمل الصالح فهذا نعمة قد أضل الله عزّ وجل عنها أمماً، وإذا كانت النعمة تحتاج إلى شكر، وإذا شكرت فهي نعمة تحتاج إلى شكر آخر، ولهذا قال الشاعر:

إذا كانَ شكري نعمةَ اللهِ نعمة على لله في مثلها يجب الشكر فكيف بلوغ الشُكرِ إلا بفضليهِ وإن طالت الأيام واتّصل العمر

٥- أن هذا السؤال الذي صدر من معاذ رضي الله عنه سؤال عظيم، لأنه في الحقيقة هو سر الحياة والوجود، فكل موجود في هذه الدنيا من بني آدم أو من الجنّ غايته إما الجنة وإما النار، فلذلك كان هذا السؤال عظيماً.

٦\_ أن هذا وإن كان عظيماً فهو يسير على من يسره الله عليه.

٧- أنه ينبغي للإنسان أن يسأل الله تعالى التيسير في دينه ودنياه، لأن من لم ييسر الله عليه فإنه يصعب عليه كل شيء.

٨ - ذكر أركان الإسلام الخمسة ، في قوله : «تَعْبُدِ اللهَ لا تُشرِكْ بِهِ شَيئاً ، وَتُقِيْمَ الصَّلاةَ ، وَتُؤتِي الزَّكَاةَ ، وَتَصُومَ رَمضَانَ ، وَتَحُجَّ البَيْتَ » ولم يذكر الرسالة ، لأن عبادة الله تتضمن الرسالة ، إذ لا يمكن أن يعبد الإنسان ربه إلا بما شرع نبيه ﷺ .

9\_أن أغلى المهمّات وأعلى الواجبات عبادة الله وحده لا شريك له، أي التوحيد.

• ١ - فضل النبي علي في التعليم حيث يأتي بما لم يتحمله السؤال لقوله:

«أَلَّا أَدُلُّكَ عَلَى أَبُوابِ الخَيْرِ» وهَذا من عادته ﷺ أنه إذا دعت الحاجة إلى ذكر شيء يضاف إلى الجواب أضافه، مثال ذلك:

سُئل عن ماء البحر أنتوضًا به؟ فقال النبي ﷺ في البحر: «هُوَ الطَّهُورُ مَاؤُه الحِلُّ مَيتَنَهُ الطهور ماؤه» هذا جواب السؤال و «الحل ميتته» زائد، لكن لما كان الناس في البحر يحتاجون إلى الأكل بين لهم أن ميتته حلال.

وقد عاب قوم شيخ الإسلام ابن تيمية ـ رحمه الله ـ وقالوا: إنه إذاسئل عن المسألة أتى بمسائل كثيرة، فأجاب عن ذلك بعض تلاميذه وقال: إن هذا من جوده وكرمه في بذل العلم، واستشهد بقول النبي على في البحر: «هو الطَّهَورُ ماؤُهُ الحِلُّ مَيتَتُهُ» وهو لم يسأل إلا عن الوضوء بماء البحر.

١١ أن الصوم جنة، وسبق معناه في الشرح، وبناء على هذا فمن لم يكن صومه جنة له فإنه ناقص، ولهذا يحرم على الإنسان تناول المعاصي في حال الصوم.

\* ولكن هل المعاصي تبطل الصوم أو لا؟

فالجواب: إن كان هذا المحرم خاصاً بالصوم أفسد الصوم، وإن كان عاماً لم يفسده.

مثال الأول: يحرم على الصائم الأكل والشرب، فلو أكل أو شرب فسد صومه، ومثال الثاني: يحرم على الصائم وغيره الغيبة وهي «ذِكْرُكَ أَخَاكَ بِمَا يَكْرَه» (٢) فلو اغتاب الصائم أحداً تحرم غيبته لم يفسد صومه، لأن هذا النهي لا يختص بالصوم.

<sup>(</sup>۱) أخرجه النسائي، كتاب الطهارة، باب ماء البحر، (٥٩)، وابن ماجه، كتاب الطهارة وسننها، باب الوضوء بماء البحر، (٣٨٧)، والإمام أحمد، ج٢/ص٣٦١، (٣٨٢)، وأبو داود، كتاب الطهارة، باب الوضوء بماء البحر، (٨٣)، والترمذي، كتاب الطهارة، باب ما جاء في ماء البحر أنه طهور، (٦٩).

<sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم، كتاب البر والصلة والآداب، باب تحريم الغيبة، (٢٥٨٩)، (٧٠).

هذه القاعدة عند جمهور أهل العلم، وقال بعض أهل العلم: إذا أتى الصائم بما يحرم ولو على سبيل العموم فسد صومه، واستدل بقول النبي السيام أمن لَمْ يَدَعْ قُولَ الزُّورِ وَالعَمَلَ بِهِ وَالجَهْلَ فَلَيْسَ للهِ حَاجَةٌ فِي أَنْ يَدَع طَعَامَهُ وَشَرَابَهُ الْكُن ما ذهب إليه الجمهور أصح، والحديث إنما أراد النبي عَلَيْه به أن يبين الحكمة من الصوم، لا أن يبين فساد الصوم بقول الزور والعمل بالزور والجهل.

11 الصدقة تطفىء الخطيئة، وفي ذلك الحث على الصدقة، فإذا كثرت خطاياك فأكثر من الصدقة فإنها تطفىء الخطيئة، وقد قال النبي كثرت خطاياك فأكثر من الصدقة فإنها تطفىء الخطيئة، وقد قال النبي الشيخة يُظِلِّهُمُ اللهُ فِي (حَلُّ الْمُرىء فِي ظِلِّ صَدَقَتِهِ يَوْمَ القِيَامَةِ» (٢) وقال النبي كُلُّ الْمُرىء فِي ظِلِّ صَدَقَةٍ بِصَدَقَةٍ ظِلِّهُ يَوْمَ لا ظِلَّ إِلاَّ ظِلَّهُ: إِمَامٌ عَادِلٌ، . . إلى أَنْ قَالَ : وَرَجُلٌ تَصَدَقَةٍ بِصَدَقَةٍ فَا خُفَاهَا حَتَّى لا تَعْلَمَ شِمَالُهُ مَا تُنفُقُ يَمِينُهُ (٣) ومعنى الحديث : أنه في يوم القيامة ليس هناك شجر ولا مغارات ولا جبال ولا بناء يستظل به الناس إلا الظل الذي يخلقه الله عز وجل فيظل به عباده، وهو إما ظل العرش كما قيل به، أو غيره . المهم أنه لا يجوز أن نعتقد أن المعنى : ظل الله تعالى نفسه ، فإن الله تعالى نور السماوات والأرض وحجابه النور ، والظل يقتضي ثلاثة أشياء : تعالى نور السماوات والأرض وحجابه النور ، والظل يقتضي ثلاثة أشياء : مُتَظلَّلٌ عَنْهُ وَظِلٌ ، ومُظلِّلٌ .

والأعلى منها المظلل عنه، ولا يمكن فوق الله تعالى شيء، بأن يكون الله تعالى هو الوسط بين الشمس وبين العباد، فهذا شيء مستحيل.

وليس هذا من باب التأويل كما قيل به ، لأن جوابنا على هذا من وجهين :

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري، كتاب الصوم، باب من لم يدع قول الزور والعمل به في الصوم، (١٩٠٣).

<sup>(</sup>٢) أخرجه الإمام أحمد، ج٤/ص١٤٨.

<sup>(</sup>٣) سبق تخريجه، صفحة (٢٢٢).

الوجه الأول: أن التأويل إذا دل عليه الدليل فلا مانع منه، فهاهم السلف أولوا المعيّة بالعلم خوفاً من أن يُظن أن المعيّة بالذات في نفس الأرض.

وأول الفقهاء قول الله عزّ وجل: ﴿ فَإِذَا فَرَأْتَ ٱلْقُرْءَانَ فَٱسْتَعِدْ بِٱللَّهِ مِنَ ٱلشَّيْطَانِ ٱلرَّحِيمِ الْبُهِ ﴾ [النحل: ٩٨] بأن المراد إذا أردت أن تقرأ.

فالتأويل الذي دل عليه الدليل ليس تحريفاً، بل هو تفسير الكلام.

الوجه الثاني: أن التأويل المذموم هو التحريف، بأن يصرف الكلام عن ظاهره إلى معنى يخالف الظاهر بلا دليل.

١٣ ـ أن الخطيئة فيها شيء من الحرارة؛ لأنه يعذب عليها الإنسان بالنار، والصدقة فيها شيء من البرودة، ولهذا شبه النبي عَلَيْ ذلك بالماء يطفىء النار.

الله وسلامه عليه، لأن حسن تعليمه من تمام تبليغه وذلك بقياس الأشياء المعنوية على الأشياء الحسية، كما في قوله: «تُطْفِيءُ الخَطِيِئَةَ كَمَا يُطْفِيءُ المَاءُ النَّارَ».

١٥ ـ الحث على صلاة الليل، وبيان أنها تطفىء الخطايا كما يطفىء الماء النار.

17 ـ استدلال النبي ﷺ بالقرآن مع أن القرآن نزل عليه، لكن القرآن يستدل به لأن كلام الله تعالى مقنع لكل أحد، ولهذا تلا هذه الآية: ﴿ لَتَجَافَى جُنُوبُهُمْ ﴾ [السجدة: ١٦].

فإن قال قائل: لم يذكر في الحديث أنه استعاذ بالله من الشيطان الرجيم، وقد قال الله تعالى: ﴿ فَإِذَا قَرَأْتَ ٱلقُرُّمَانَ فَاسْتَعِذْ بِٱللَّهِ مِنَ ٱلشَّيْطُنِ ٱلرَّجِيمِ ﴿ فَإِذَا قَرَأْتَ ٱلقُرُّمَانَ فَاسْتَعِذْ بِٱللَّهِ مِنَ ٱلشَّيْطُنِ ٱلرَّجِيمِ ﴿ فَإِذَا قَرَأْتَ ٱلقُرُّمَانَ فَاسْتَعِذْ بِٱللَّهِ مِنَ ٱلشَّيْطُنِ ٱلرَّجِيمِ ﴿ فَإِذَا قَرَأْتَ ٱلقُرُّمَانَ فَاسْتَعِذْ بِٱللَّهِ مِنَ ٱلشَّيْطُنِ ٱلرَّجِيمِ ﴿ فَإِذَا قَرَأْتُ ٱلقُرُّمَانَ فَاسْتَعِدْ بِٱللَّهِ مِنَ ٱلشَّيْطُنِ الرَّجِيمِ فَاللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ الل

فالجواب: أن هذه الآية لا يراد بها التلاوة، وإنما يراد بها الاستدلال،

والآية الكريمة: ﴿ فَإِذَا قَرَأْتَ ٱلْقُرُوانَ ﴾ يعني للتلاوة، وأحاديث كثيرة من هذا النوع يُذكر فيها الاستعاذة بالله من الشيطان الرجيم.

مسألة: كثير من الإخوة إذا أراد أن يقرأ قال: قال الله عزّ وجل أعوذ بالله من الشيطان الرجيم: ﴿ إِنَّا أَنزَلْنَهُ فِي لَيَلَةِ ٱلْقَدْرِ ﴿ وَالقدر: ١] وهذا تخليط، لأنه إذا قال: قال الله تعالى: أعوذ بالله من الشيطان الرجيم. أدخل: أعوذ بالله من الشيطان الرجيم في مقول القول، وهذا غلط، وإذا كان ولابد أن تقول: أعوذ بالله من الشيطان الرجيم، فقلها قبل، أي قل: أعوذ بالله من الشيطان الرجيم، قال الله تعالى.

ولكن الذي مرّ علينا كثيراً أن ما قصد به الاستدلال فإنه لا يتعوّذ فيه بخلاف ما قصد فيه التلاوة، والآية ظاهرة: ﴿ فَإِذَا قَرَأْتَ ٱلْقُرُّءَانَ فَاسْتَعِدُ بِاللّهِ ﴾ النحل: ٩٨].

17\_ فضيلة أولئك القوم الذين تتجافى جنوبهم عن المضاجع، لأنهم يشتغلون بالصلاة يدعون ربهم خوفاً وطمعاً، وليس الذين تتجافى جنوبهم عن المضاجع في اللهو واللغو والحرام، فإن هؤلاء بقاؤهم ساهرين إما مكروه، وإما محرّم حسب ما يشتغلون به.

١٨ ـ ومن فوائد الآية التي استشهد بها النبي ﷺ: أنه ينبغي للإنسان أن يكون عند دعوة الله عزّ وجل خائفاً راجياً، لقوله: ﴿ يَدْعُونَ رَبَّهُمْ خَوْفًا وَطَمَعًا ﴾ [السجدة: ١٦].

والمراد دعاء العبادة ودعاء المسألة، فأنت إذا عبدت الله كن خائفاً راجياً، تخاف أن لا يقبل منك، كما قال الله عزّ وجل: ﴿ وَٱلَّذِينَ يُؤْتُونَ مَا ءَاتُواْ وَقُلُوبُهُمْ وَجَلَةً ﴾ [المؤمنون: ٦٠] أي خائفة أن لا يقبل منها، ولكن أحسن الظن بالله.

وأيضاً: كن راجياً ربك عزّ وجل حتى تسير إلى الله بين الخوف والرجاء.

وهذه مسألة اختلف فيها أرباب السلوك: هل الأولى أن يغلّب الإنسان جانب الرجاء، أو الأولى أن يغلّب جانب الخوف، أو يجعلهما سواء؟

فقال الإمام أحمد \_ رحمه الله \_: ينبغي أن يكون خوفه ورجاؤه واحداً فأيهما غلب هلك صاحبه.

وقال بعض أهل العلم: ينبغي عند الموت أن يغلب جانب الرجاء، وفي حال الصحة يغلب جانب الخوف، قال: لأن النبي ﷺ قال: «لا يَمُوتَنَّ أَحَدُكُمْ إِلاَّ وَهُو يُحْسِنُ الظَّنَّ بِاللهِ (١) أما في حال الصحة فيغلب جانب الخوف لأجل أن يحمله خوفه على الاستقامة.

وقال بعض أهل العلم: في حال فعل الطاعة يغلب جانب الرجاء، وفي حال الهمّ بالمعصية يغلب جانب الخوف، وهذا حسن.

ووجه الأول أنه في حال الطاعة يغلب جانب الرجاء وهو أن يقول: إن الذي منَّ عليَّ بهذه الطاعة سيمنُّ عليَّ بقبولها، فيجعل منّة الله تعالى عليه بها دليلاً على منّة الله تعالى عليه بقبولها، ويغلب جانب الرجاء، ويقول: قمت بما أمرت به وأرجو من الله الثواب.

أما إذا هم بالمعصية فيغلب جانب الخوف لئلا يقع في المعصية، وهذا القول من حيث المعنى أحسن الأقوال، لكن مع ذلك لا تحكم به على كل فرد، إذ قد يعرض للإنسان حالات يغلب فيها الرجاء وحالات يغلب فيها

<sup>(</sup>۱) أخرجه مسلم، كتاب الجنة وصفة نعيمها، باب الأمر بحسن الظن بالله تعالى عند الموت، (۲۸۷۷)، (۸۱).

الخوف، لكن نحن نتكلم عن الخوف والرجاء من حيث هما، لا باعتبار كل واحد من الناس.

١٩\_ ومن فوائد الآية المذكورة في الحديث: فضيلة الإنفاق مما رزق الله العبد، لقوله: ﴿ وَمِمَّا رَزَقَنَاهُمْ يُنفِقُونَ ﴾ [السجدة: ١٦].

وهل المراد الرزق الطيب أو مطلق الرزق؟

الآية مطلقة ، ولكن من اكتسب مالاً محرّماً ، أو أنفق مالاً محرّماً فلامدح له ، كمن سرق مالاً ثم ذهب يتصدق به ، فلا يستقيم . أو تصدق بخنزير فلا يستقيم . وعلى هذا يكون المراد بالرزق في الآية الرزق الطيب .

• ٢ ـ ومن فوائد الحديث: أن رأس الأمر ـ أي أمر الدنيا والآخرة ـ الإسلام. والإسلام هو ما بعث به النبي على أذ بعد بعثته لا إسلام إلا ما كان على شريعته، وعلى هذا فلو سألك سائل: هل اليهود مسلمون؟ هل النصارى مسلمون؟

فالجواب: أن اليهود في حال قيام شريعة التوراة إذا اتبعوها فهم مسلمون، وكذلك النصارى في حال قيام الإنجيل إذا اتبعوه فهم مسلمون، وكذلك النصارى في حال قيام الإنجيل إذا اتبعوه فهم النبي ولهذا في القرآن الكريم ذكر الإسلام لهؤلاء وهؤلاء. وأما بعد بعثة النبي في فإن كل من كفر به ليس بمسلم حتى لو قال: أني أسلمت.

٢١ ـ أن الصلاة عمود الدين، والعمود لا يستقيم البناء إلا به.

ويتفرع على هذا: أن من ترك الصلاة فهو كافر، لأن العمود إذا سقط لم يستقم البناء، وهذا القول هو القول الراجح الذي دل عليه كتاب الله، وسنة رسوله عليه الله عنهم حتى حكي هذا القول إجماعاً من الصحابة، وهو مقتضى النظر والقياس، إذ كيف يمكن لمؤمن بالله واليوم الآخر أن يحافظ على ترك الصلاة؟ لا يمكن هذا أبداً.

وقد كتبنا رسالة موجزة \_والحمد لله \_تضمنت ذكر الأدلة على كفر تارك الصلاة والجواب عن قول من يقول: إنه لا يكفر (١).

وليس عند من يقول إنه لا يكفر دليل، إلا نصوصاً عامة تُخَص بنصوص كفر تارك الصلاة، أو نصوص قيدت بما لا يمكن مع هذا القيد أن يترك الصلاة، أو نصوص قيدت بقيود لا يمكن معها ترك الصلاة.

وهذه الرسالة ينبغي لكل إنسان أن يقرأها متجرداً عن الهوى، وفي ظني أنه لو شاع هذا القول بين الناس لارتدع كثير من الناس عن ترك الصلاة، وأما إذا قيل: ترك الصلاة فسق من الفسوق فكثير من الناس لا يبالي أن يكون فاسقاً أو مستقيماً.

ويرى بعض أهل العلم من السابقين واللاحقين أن ترك صلاة واحدة حتى يخرج وقتها بلا عذر كفر.

ولكن الذي أرى: أنه لا يكفر إلا إذا ترك الصلاة نهائياً.

٢٢ ـ أن الجهاد ذروة سنام الإسلام، والذروة هو الشيء العالي، لأنه إذا استقام الجهاد فمقتضاه أن المسلمين تكون كلمتهم هي العليا، وهذا ذروة السنام.

ولكن يقيد هذا الإطلاق بما إذا كان الجهاد في سبيل الله عزّ وجل يتعيّن ؛ لأن النبي ﷺ سئل عن الرجل يقاتل حمية \_ أي حمية لقومه وعصبية \_ ويقاتل شجاعة \_ أي لأنه شجاع - والشجاع يحب القتال ، ويقاتل ليرى مكانه ، وفي لفظ: ويقاتل ليرى مكانه ، وقال: لفظ: ويقاتل رياءً ، أيُّ ذلك في سبيل الله ؟ فعدل النبي ﷺ عن هذا كله وقال: «مَنْ قَاتَل لِتكُونَ كَلِمَةُ اللهِ هِيَ العُليَا فَهُوَ فِي سَبيل الله ؟ هذا الميزان .

ولذلك نجد الذين قاتلوا حميّة ممن ينتسبون للإسلام لم ينجحوا، ولن

<sup>(</sup>١) ذكر شيخنا - رحمه الله - هذه المسألة في الفتاوي جـ ١٢ ص ٣٨ وما بعدها.

ينجحوا، فماذا حصل من قتال العرب لليهود؟ حصل الفشل، وحصلت الهزيمة لأنهم لا يقاتلون لتكون كلمة الله هي العليا، بل يقاتلون: للقومية العربية، هذه القومية حصل بسببها من المفاسد بأن دخل فيهم النصارى واليهود العرب مادام مناط الحكم هو العروبة، كما دخل فيهم الشيوعيون وغيرهم إذا كانوا عرباً، ولا يعقل أن يهودياً أو نصرانياً أو شيوعياً يقاتل لحماية الإسلام.

وخرج الملايين من المسلمين من غير العرب وصار في نفوسهم شيء وقالوا: لماذا تخرجوننا من القتال؟ ولهذا صارت الهزيمة والفشل الذي ليس بعده استرداد للعزة والعلو، وإلا قد تكون هزيمة يبتلي الله بها كما حصل في أحد ولكن استردّ المسلمون عزهم وعلوهم.

وقد كان الناس في عنفوان العروبة \_ كما يقولون \_ عندهم ثلاث لاءات يسمُّونها اللاءات الثلاث: لا صلح، لا سلام، ولا استسلام. والآن يهود براك الخبيث جاء بخمس لاءات، والعرب الآن يلهثون وراءهم يطلبون الصلح، وليس بحاصل إلا على ثروات العرب، وربما دمائهم أيضاً.

فالمهم: أن الجهاد المفروض على المسلمين هو: القتال لتكون كلمة الله هي العليا.

٢٣\_ أن ملاك هذا كله كف اللسان، لقول النبي على «ألا أُخْبِرُكَ بِملاكِ ذَلكَ كُلُّهِ».

٢٤\_ خطورة اللسان، فاللسان من أخطر ما يكون، فإن الإنسان ربما يتكلم بالكلمة من غضب الله لا يلقي لها بالأ يهوي بها في النار سبعين خريفاً، وهو لم يلق لها بالأ، يتكلم بكلمة الكفر لا يلقي لها بالأ فيكفر ويرتد والعياذ بالله ـ.

والغيبة الآن ملأت المجالس إلا ما شاء الله، وهي من آفات اللسان.

والكذب من آفات اللسان، والسبّ من آفات اللسان، والنميمة من آفات اللسان، فإذا حفظ الإنسان لسانه حفظه الله عزّ وجل، ولهذا جاء في الحديث: «مَنْ يَضْمَنُ لِي مَابَيْنَ لَحْيَيْهِ وفَحٰذَيْهِ أَضْمَنُ لَهُ الجَنَّةَ»(١) أي من كفَّ عن الزنا وعن القول المحرّم فإنه يدخل الجنة.

٥٢- التعليم بالقول وبالفعل، لقوله: «أَخَذَ بِلِسَانِهِ وَقَالَ: كُفَّ عَلَيْكَ هَذَا» ولم يقل: كف عليك لسانك، بل أخذ بلسانه وقال: كف عليك هذا، لأنه إذا حصل الفعل رأت العين وانطبعت الصورة في القلب بحيث لا ينسى، والمسموع يُنسى لكن المرئى لا ينسى، بل يبقى في صفحة الذهن إلى ما شاء الله عزّ وجل.

ولهذا كان الصحابة رضي الله عنهم أحياناً يعلمون الناس بالفعل، ومن ذلك لما سئل أمير المؤمنين عثمان رضي الله عنه عن وضوء النبي ﷺ، دعا بماء وتوضأ أمام الناس (٢٠)، حتى يفقهوا ذلك بالفعل.

٢٦- أن الصحابة رضي الله عنهم لا يبقون في نفوسهم إشكالاً ولا قلقاً، بل يسألون عنه حتى ينكشف الأمر، قال معاذ رضي الله عنه: وإناً لمؤاخذون بما نتكلم به؟ وهذا إشكال يرد، لأن الإنسان إذا كان مؤاخذاً بما يتكلم به فما أكثر المؤاخذة لكثرة الكلام فأجابه النبي عليه .

ومن هنا نأخذ فائدة عظيمة وهي: أن ما لم يسأل عنه الصحابة رضي الله عنهم ولم يرد في الكتاب والسنة من مسائل الاعتقاد، سواء في أسماء الله، أو صفات الله أو أفعال الله، أو في اليوم الآخر أو غيره، ولم يسأل عنه الصحابة

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري، كتاب الرقاق، باب حفظ اللسان، (٦٤٧٤).

 <sup>(</sup>۲) أخرجه البخاري، كتاب الوضوء، باب الوضوء ثلاثاً ثلاثاً، (۱۵۹)، ومسلم، كتاب الطهارة، باب صفة الوضوء وكماله، (۲۲٦)، (۳).

فقل لمن سأل عنه: هذا بدعة، لو كان خيراً لسبقونا إليه لأنهم - والله - أحرص منا على العلم، وأشد منا خشية لله تعالى.

٧٧ ـ جواز إطلاق القول الذي لا يقصد وإنما يدرج على اللسان، لقوله: 
«ثَكِلتُكُ أُمُّكَ يا مُعَاذُ» هذه الكلمة دعاء، لكنها تجري على الألسن لقصد الحث لا للدعاء، وهي موافقة للقاعدة الشرعية، وهي أن الله تعالى لا يؤاخذ باللغو كما قال الله تعالى: ﴿ لَا يُؤَاخِذُكُمُ الله يُ بِاللّغو فِي آيْمَنِكُمْ وَلَكِن يُؤَاخِذُكُم بِمَا باللّغو كما قال الله تعالى: ﴿ لَا يُؤَاخِذُكُمُ اللّه بِاللّغو فِي آيْمَنِكُمْ وَلَكِن يُؤَاخِذُكُم بِمَا عَقَدتُمُ اللّهَ الأخرى: ﴿ وَلَكِن يُؤَاخِذُكُم مِا كَسَبَتَ عَقَدتُمُ اللّهَ اللّه الأخرى: ﴿ وَلَكِن يُؤَاخِذُكُم مِا كَسَبَتَ قُلُوبُكُمْ ﴾ [المائدة: ١٩٥] وعلى هذا فما يجري على اللسان من الأيمان لا يؤاخذ به الإنسان، فمثلاً: دائماً يقول لك صاحبك: هل ستذهب إلى فلان؟ فتقول: لا والله لن أذهب إليه، ثم تذهب، فلا كفارة عليك، لأن هذا جرى على اللسان بلا قصد، فما لا يعقد عليه القلب فإنه ليس بشيء، ولا يؤاخذ به الإنسان.

مرح أن أهل النار والعياذ بالله و قد يكبون في النار على وجوههم، لقوله: "وَهَلْ يَكُبُّ النَّاسَ فِي النَّارِ عَلَى وُجُوهِهِم" أو قال: «عَلَى مَنَاخِرِهِم" وهذا اختلاف في اللفظ والمعنى واحد، لأن المنخر في الوجه، واسمع قول الله عزّ وجل: ﴿ أَفَمَن يَنَقِي بِوَجْهِهِ عِسْوَءَ ٱلْعَذَابِ ﴾ [الزمر: ٢٤] العادة أن الإنسان يتقي العذاب بيده، لكن أهل النار وأجارنا الله منها بمنّه وكرمه ولا يستطيعون، بل تلفح وجوههم النار، يتقي بوجهه سوء العذاب.

وهذا دليل على كمال الإهانة، لأن الوجه محل الإكرام، فإذا أهين إلى هذا الحد فهذا غاية ما يكون من الذلّ، قال الله تعالى: ﴿ وَتَرَيْهُمْ يُعْرَضُونَ عَلَيْهَا خَيْشِعِينَ مِنَ ٱلذُّلِّ يَنظُرُونَ مِن طَرِّفٍ خَفِيُّ ﴾ [الشورى: ٤٥].

٢٩ ـ الحذر من إطلاق اللسان وقد مرّ علينا في الأحاديث السابقة «مَنْ كَان يُؤمِنُ باللهِ وَاليَومِ الآخِرِ فَلْيَقُلْ خَيرًا أَو لِيَصْمُتْ »(١) والله لو سرنا على هذا لسلمنا من أشياء كثيرة، وما أكثر ما يقول الإنسان كلاماً ثم يندم عليه، فالكلمة كالرصاصة تخرج من البندق، لا يمكن ردّها، لكن ما دامت في قلبك يمكنك أن تتحكم فيها.

• ٣٠ \_ تحري ما نقل في الحديث من أقوال رسول الله على حيث قال: «عَلَى وُجُوهِهِم» أو «مَنَاخِرِهِم» وهذا يدلّ على الأمانة التامّة في نقل الأحاديث. ولله الحمد.

\* \* \*

<sup>(</sup>۱) تقدم تخریجه ص (۱۸۱).

#### الحديث الثلاثون

عَنْ أَبِيْ ثَعْلَبَةَ الخُشَنِيِّ جُرثُومِ بِنِ نَاشِرٍ رضي الله عنه عَن رَسُولِ اللهِ ﷺ قَالَ: ﴿إِنَّ اللهَ فَرَضَ فَرَائِضَ فَلا تُضَيِعُوهَا ، وَحَدَّ حُدُودَاً فَلا تَعْتَدُوهَا وَحَرَّمَ أَشْيَاءَ فَلا تَنْتَهِكُوهَا ، وَسَكَتَ عَنْ أَشْيَاءَ رَحْمَةٍ لَكُمْ غِيْرَ نِسْيَانٍ فَلا تَبْحَثُوا عَنْهَا »(١) فَلا تَنْتَهِكُوهَا ، وَسَكَتَ عَنْ أَشْيَاءَ رَحْمَةٍ لَكُمْ غِيْرَ نِسْيَانٍ فَلا تَبْحَثُوا عَنْهَا »(١) حديث حسن رواه الدارقطني وغيره .

#### الشرح

«فَرَضَ» أي أوجب قطعاً ، لأنه من الفرض وهو القطع .

«فَرَائِضَ» ولا نقول: (فرائضاً) لأنها اسم لا ينصرف من أجل صيغة منتهى الجموع.

«فَرَضَ فَرَائِضَ» مثل الصلوات الخمس، والزكاة، والصيام، والحج، وبر الوالدين، وصلة الأرحام، وما لا يحصى.

«فلا تضيعوها» أي تهملوها فتضيع، بل حافظوا عليها.

«وحد حدوداً فلا تعتدوها» الحد في اللغة المنع، ومنه الحد بين الأراضي لمنع دخول أحد الجارين على أحد، وفي الاصطلاح قيل: إن المراد حدود الواجبات والمحرمات.

فالواجبات حدود لا تُتعدى، والمحرمات حدود لا تقرب.

وقال بعضهم: المراد بالحدود العقوبات الشرعية كعقوبة الزنا، وعقوبة السرقة وما أشبه ذلك.

<sup>(</sup>١) أخرجه الدارقطني، ج٤/ص١٨٥، (٤٢)، والحاكم، ١١٥/٤، والبيهقي، ١٢/١٠.

ولكن الصواب الأول، أن المراد بالحدود في الحديث محارم الله عزّ وجل الواجبات والمحرمات، لكن الواجب نقول: لا تعتده أي لا تتجاوزه، والمحرم نقول: لا تقربه، هكذا في القرآن الكريم لما ذكر الله تعالى تحريم الأكل والشرب على الصائم قال: ﴿ يَلْكَ حُدُودُ اللهِ فَلَا تَقْرَبُوهُ مَا ﴾ [البقرة: ١٨٧]. ولما ذكر العدة وما يجب فيها قال: ﴿ يَلْكَ حُدُودُ اللهِ فَلَا تَعْتَدُوهَا ﴾ [البقرة: ٢٢٩].

«وَحَرّمَ أَشْيَاء» (أشياء) منصوبة بدون تنوين لوجود ألف التأنيث الممدوة .

«فَلا تَنْتَهِكُوهَا» أي فلا تفعلوها، مثل: الزنا، وشرب الخمر، والقذف، وأشياء كثيرة لا تحصى.

«وَسَكَتَ عَنْ أَشْيَاء رَحْمَةً لَكُمْ غَيرَ نسيَان فَلا تَبحَثوا عَنهَا» سكت عن أشياء أي لم يقل فيها شيئاً فلم يحرمها ولم يفرضها.

وقوله: «غَيْرَ نسيَان» أي أنه عزّ وجل لم يتركها ناسياً ﴿ وَمَا كَانَ رَبُّكَ نَسِيَّا ﷺ [مريم: ٦٤] ولكن رحمة بالخلق حتى لا يُضيِّق عليهم.

«فَلا تَبحَثوا عَنهَا» أي لا تسألوا، مأخوذ من بحث الطائر في الأرض، أي لا تُنَقّبُوا عنها، بل دعوها.

### \* الفوائد من الحديث:

1- إثبات أن الأمر لله عزّ وجل وحده، فهو الذي يفرض، وهو الذي يُوجب، وهو الذي يُحرِّم، فالأمر بيده، لا أحد يستطيع أن يوجب مالم يوجبه الله، أو يحرم مالم يحرمه الله، لقوله: "إِنَّ اللهُ فَرَضَ فَرَائض . . . وقَالَ: وَحَرمَ أَشْيَاء».

فإن قال قائل: هل الفرض والواجب بمعنى واحد، أو الفرض غير الواجب؟

فالجواب: أما من حيث التأثيم بترك ذلك فهما واحد.

وأما من حيث الوصف: هل هذا فرض أو واجب؟ فقد اختلف العلماء\_ رحمهم الله في هذا، فقال بعضهم:

الفرض ما كان دليله قطعياً، والواجب ما كان دليله ظنياً.

وقال آخرون: الفرض ما ثبت بالقرآن، والواجب ما ثبت بالسنة.

وكلا القولين ضعيف، والصواب: أن الفرض والواجب بمعنى واحد، ولكن إذا تأكد صار فريضة، وإذا كان دون ذلك فهو واجب، هذا هو القول الراجح في هذه المسألة.

٢\_أن الدين الإسلامي ينقسم إلى فرائض ومحرمات.

٣\_ وجوب المحافظة على فرائض الله عزّ وجل، وهذا مأخوذ من النهي عن إضاعتها، فإن مفهومه وجوب المحافظة عليها.

٤- أن الله عزّ وجل حد حدوداً، بمعنى أنه جعل الواجب بيناً والحرام
 بيناً: كالحد الفاصل بين أراضي الناس، وقد سبق في حديث النعمان بن بشير
 رضى الله عنهما «أن الحلال بين والحرام بين وبينهما أمور مشتبهات».

٥\_تحريم تعدي حدود الله ، لقوله: «فَلاَ تَعتَدوهَا».

وانظر كيف كرر الله عزّ وجل النهي عن تعدِّي حدود الله في مسألة الطلاق، يتبين لك أهمية النكاح عقداً وإطلاقاً.

٦- أنه لا يجوز تجاوز الحد في العقوبات، فالزاني مثلاً إذا زنا وكان بكراً فإنه يجلد مائة جلدة ويغرّب عاماً، ولا يجوز أن نزيد على مائة جلدة، ونقول يجلد مائة وخمسين مثلاً، فإن هذا محرم.

فإن قال قائل: إذا اقتصرنا على مائة جلدة ربما يكثر الزنا، وإذا زدنا يقل؟ فالجواب: أأنتم أعلم أم الله؟ وما دام الله عزّ وجَل فرض مائة جلدة فلا نتجاوزها، بالإضافة إلى تغريب عام على خلاف بين العلماء في ذلك، هل يغرب أو لا، لأنه ثبت بالسنة، والخلاف في هذا معروف.

ومن هنا نعرف أن عقوبة شارب الخمر ليست حداً، ولا يمكن أن نقول: إنها حد فلو كانت حداً ما تجاوزها عمر والصحابة رضي الله عنهم.

ثم هناك دليل آخر من نفس القضية، لما استشار عمر الصحابة رضي الله عنهم، قال عبد الرحمن بن عوف: يا أمير المؤمنين أخف الحدود ثمانون، ويعنى بذلك حد القذف.

ولو كانت عقوبة شارب الخمر حداً لكان أخف الحدود أربعين، وهذا شيء واضح، لكن \_ سبحان الله \_ الفقهاء \_ رحمهم الله \_ يرونه حداً، وعند التأمل يتبين أن القول بأنه حد قولٌ ضعيف، ولا يمكن لعمر رضي الله عنه ولا لغيره أن يتجاوز حد الله عزّ وجل.

٧ ـ وصف الله عزّ وجل بالسكوت، هذا من تمام كماله عزّ وجل، إذ إنه إذا شاء تكلم وإذا شاء لم يتكلم.

٨- أنه يحرم على الإنسان أن ينتهك محارم الله عزّ وجل، لقوله: «حَرَّمَ أَشْيَاء فَلا تَنتَهِكُوهَا».

وطرق التحريم كثيرة، منها: النهي، ومنها: التصريح بالتحريم، ومنها: ذكر العقوبة على الفعل، ولإثبات التحريم طرق.

9- أن ما سكت الله عنه فلم يفرضه، ولم يحده، ولم ينه عنه فهو الحلال، لكن هذا في غير العبادات، أمَّا في العبادات فقد حرم الله عز وجل أن يشرع أحد من الناس عبادة لم يأذن بها الله عزّ وجل، فتدخل في قوله: «حَرَّمَ أَشْيَاء فَلا تَنتَهِكُوهَا».

ولهذا نقول: إن من ابتدع في دين الله ما ليس منه من عقيدةٍ أو قولٍ أو عملٍ فقد انتهك حرمات الله، ولا يقال هذا مما سكت الله عز وجل عنه، لأن الأصل في العبادات المنع حتى يقوم دليل عليها، وغير العبادات الأصل فيها الإباحة، فما سُكِتَ عنه فهو مباح.

\* هنا مسألة ربما نعرف حكمها من هذا الحديث: يسأل بعض الناس ولاسيما النساء: هل يجوز للإنسان أن يزيل شعر الساق، أو شعر الذراع أو لا يجوز؟

فالجواب: الشعور ثلاثة أقسام:

الأول: ما أمر بإزالته.

الثاني: ما نهي عن إزالته.

الثالث: ما سكت عنه.

فأما الأول: وهو ما أمر بإزالته فمعروف: كالعانة والإبط للرجال والنساء والشارب بالنسبة للرجال، فهذا مأمور بإزالته، لكن الشارب لا يؤمر بإزالته نهائياً كالحلق مثلاً، حتى إن الإمام مالك ـ رحمه الله ـ قال: ينبغي أن يؤدب من حلق شاربه، لأن الحديث «أحفوا الشوارب»(١).

والثاني: ما نُهِيَ عن إزالته كشعر اللحية بالنسبة للرجال، فإن النبي عَلَيْهُ أمر بإعفائها وقال: «خَالِفُوا المَجوسَ» (٢) «خَالِفُوا المُشرِكينَ» (٣) فلا يحل لأحد أن يحلق لحيته، بل ولا أن ينقص منها على القول الراجح حتى لو زادت على القبضة.

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري، كتاب اللباس، باب تقليم الأظفار، (٥٨٩٢)، ومسلم، كتاب الطهارة، باب خصال الفطرة، (٢٥٩)، (٢٥).

<sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم، كتاب الطهارة، باب خصال الفطرة، (٢٦٠)،(٥٥).

 <sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري، كتاب اللباس، باب تقليم الأظفار، (٥٨٩٢)، ومسلم، كتاب الطهارة،
 باب خصال الفطرة، (٢٥٩)، (٥٤).

وأما إجازة الفقهاء \_ رحمهم الله \_ قص ما زاد عن القبضة واستدلالهم بفعل ابن عمر رضي الله عنهما (١) ، فهذا رأي لكنه مخالف لظاهر الحديث .

وابن عمر رضي الله عنهما ليس يقص ما زاد على القبضة في كل السنة، وإنما يفعل ذلك إذا حج أو اعتمر فقط، وفرق بين فعل ابن عمر - رضي الله عنهما - وبين ما شغف به بعض الناس وقالوا: إن ابن عمر رضي الله عنهما يرى جواز أخذ ما زاد على القبضة.

وكأنه والله أعلم رأى أن هذا من كمال التقصير أو الحلق.

ومع ذلك فرأيه رضى الله عنه غير صواب، والصواب فيما قاله النبي عَلَيْكُ.

والعجب أن ابن عمر رضي الله عنهما ممن روى حديث الأمر بإعفاء اللحية وهو يفعله، لكن نعلم أن ابن عمر رضي الله عنهما عنده من العبادة ما فات كثيراً من الناس إلا أنه تأول، والمتأول مجتهد إن أصاب فله أجران، وإن أخطأ فله أجر.

القسم الثالث: بقية الشعور التي ليس فيها أمر ولا نهي، فقال بعض الناس: إن أخذها حرام، لقول الله تعالى عن إبليس: ﴿ وَلَا مُنَ مُهُمَّ فَلَيُعَيِّرُكَ خَلَقَ اللَّهِ ﴾ [النساء: ١١٩]، وهذا يُستثنَى منه ما أُمر بإزالته كالخِتانْ وما أشبه ذلك.

قالوا: وهذا مغير لخلق الله، بينما كان ساقه فيه الشعر أو ذراعه فيه الشعر أصبح الآن ليس به شعر.

ولاشك أن هذا القول والاستدلال وجيه، لكن إذا رأينا أن النبي على قسم الأشياء إلى ثلاثة أقسام قلنا: هذا مما سكت عنه، لأنه لو كان ينهى عنه لألحق بما نهي عنه، وهذه قرينة تمنع أن يكون هذا من باب تغيير خلق الله عزّ وجل أو يقال: هو من التغيير المباح.

<sup>(</sup>١) أخرجه عبد الرازق في مصنفه، ج٥/ ص٢٢٥، (٢٥٤٨٤).

والذي نرى في هذه المسألة: أن الشعر يبقى ولا يحلق ولا يقص، اللهم إلا إذا كثر بالنسبة للنساء حتى شوه الخلقة، فالمرأة محتاجة إلى الجمال والتجمل، فلا بأس.

وأما الرجال فيقال: كلما كثر الشعر دلّ ذلك على قوة الرجل.

• ١- أنه لا ينبغي البحث عما سكت الله عنه ورسوله ﷺ.

وهل هذا النهي في عهد الرسالة ، أم إلى الآن؟

في هذا قولان للعلماء منهم من قال: هذا خاص في عهد الرسالة، لأن ذلك عهد نزول الوحي، فقد يسأل الإنسان عن شيء لم يُحرم فيحرم من أجله، أو عن شيء لم يجب فيوجب من أجله، كما سأل الأقرع بن حابس النبي على الله أو عن شيء لم يجب فيوجب من أجله، كما سأل الأقرع بن حابس النبي الله أني كل النبي على الله أفي كل عام؟ وهذا سؤال في غير محله، اللهم إلا إذا كان الأقرع بن حابس أراد أن يزيل الوهم الذي قد يَعْلَق في أفهام بعض الناس، فالله أعلم بنيته، لكن النبي على قال: «لو قُلتُ نَعَم لَو جَبت وما استطعتُم، الحَع مَرة فَمَا زَادَ فَهُو تَطُوع» (١)، ومن أعظم الناس جرماً من يسأل عن شيء لم يحرم فيحرم من أجل مسألته، أو لم يوجب فيوجب من أجل مسألته.

أما بعد عهد الرسالة فلا بأس أن يبحث الإنسان.

\* ولكن الصواب في هذه المسألة: أن النهي حتى بعد عهد الرسالة إلا أنه إذا كان المراد بالبحث الاتساع في العلم كما يفعله طلبة العلم، فهذا لا بأس به، لأن طالب العلم ينبغي أن يعرف كل مسألة يحتمل وقوعها حتى يعرف الجواب، وأما إذا لم يكن كذلك فلا يبحث، بل يمشي على ما كان عليه الناس.

<sup>(</sup>۱) أخرجه أبوداود، كتباب المنباسك، بباب فيرض الحج، (۱۲۱)، الإمام أحمد، ج١/ص٢٥٥، والنسائي، كتاب الحج، باب وجوب العمرة

ومن ذلك: البحث عن اللحوم وعن الأجبان وعما يرد إلى البلاد من بلاد الكفار فلا تبحث، ولا تقل: هل هذا حلال أو حرام؟ ولهذا قال ابن عمر رضي الله عنهما لما سئل عن اللحم في السوق، ما كان من لحم في سوقنا فسوف نشتريه ولا نسأل.

كذلك أيضاً لا نبحث عن مسائل الغيب ونتعمق فيها، ولا نبحث في صفات الله عزّ وجل عن كيفيتها، لأن هذا من التعمق، ولا نأتي بمعضلات المسائل التي فيها: أرأيت إن كان كذا، ولو كان كذا، ولو كان كذا كما يوجد من بعض طلبة العلم الآن، ويوجد أناس يفرضون مسائل ليست واقعة ولن تقع فيما يظهر، ومع ذلك يسألون، وهم ليسوا في مكان البحث، بل يسألون سؤالاً عاماً، فهذا لا ينبغى.

ومن ذلك أيضاً: ما كان الناس قد عاشوا عليه لا تبحث عنه إلا إذا علمت أنه حرام، فيجب بيان الحكم.

ومن ذلك: الذين قالوا: إن أذان الجمعة الثاني الذي زاده عثمان رضي الله عنه هذا بدعة لا يجوز، فنقول لهم: أين الدليل؟ ثم يأتي إنسان آخر، يقول: ليس بين أذان الجمعة الأول والثاني إلا دقائق، فنقول له: من الذي قال لك ابحث عن هذا؟ فالناس من أزمنة كثيرة توالى عليهم العلماء، والأذان الأول يكون قبل الثاني بخمس وأربعين دقيقة أو ستين دقيقة، والناس يمشون على هذا، فلا تبحث، دع الناس على ما هم عليه.

ثم لو فرض أنه ثبت أن بين الأذان الثاني والأول في زمن عثمان رضي الله عنه خمس أو عشر دقائق، فالوقت اختلف الآن، كانت المدينة صغيرة أقل من قرانا اليوم، أما اليوم فتباعدت الأقطار حيث يحتاج الإنسان إلى وقت ليأتي من أقصى المدينة إلى المسجد، فيقدم الأذان الأول بحيث يتأهب الناس

ويحضرون. وهناك أشياء كثيرة من هذا النوع ولكن هذا الحديث ميزان «فلا تبحثوا عنها».

11- إثبات رحمة الله عزّ وجل في شرعه، لقوله: «رَحمَةً بِكُم» وكلُّ الشرع رحمة، لأن جزاءه أكثر بكثير من العمل، فالحسنة بعشر أمثالها إلى سبعمائة ضعف إلى أضعاف كثيرة، ومع ذلك فالله عزّ وجل خفف عن العباد، وسكت عن أشياء كثيرة لم يمنعهم منها ولم يلزمهم بها.

فإن قال قائل: ما الجواب عن قول الله تعالى: ﴿ نَسُوا اللَّهَ فَنَسِيَهُمَّ ﴾ [التوبة: ٦٧] فأثبت لنفسه النسيان؟

فالجواب: أن المراد: النسيان هنا نسيان الترك، يعني تركوا الله فتركهم. فهؤلاء تعمدوا الشرك وترك الواجب، ولم يفعلوا ذلك نسياناً. إذاً: ﴿ نَسُوا الله ﴿ فَنَسِيَهُمْ ﴾ أي فتركهم.

أما النسيان الذي هو الذهول عن شيء معلوم فهذا لا يمكن أن يوصف الله عزّ وجل به، بل يوصف به الإنسان ، لأن الإنسان ينسى، ومع ذلك لا يؤاخذ بالنسيان لأنه يقع بغير اختيار.

١٣ - حسن بيان النبي ﷺ حيث ساق الحديث بهذا التقسيم الواضح البين والله أعلم.

٣٤٦ =

## الحديث الحادي والثلاثون

عنْ أَبِي العَباس سَعدِ بنِ سَهلِ السَّاعِدي رضي الله عنه قَالَ: جَاءَ رَجُلٌ إِلَى النَّبِي ﷺ فَقَالَ: يَا رَسُول الله: دُلَّني عَلَى عَمَلِ إِذَا عَمَلتُهُ أَحَبَّني الله، وَأَحبَّني الله وَازهَد فيمَا عِندَ النَّاسِ يُحِبَّكَ الله وَازهَد فيمَا عِندَ النَّاسِ يُحِبَّكَ النَّاسُ الله وَقَيره بأسانيد حسنة .

### الشرح

قوله «جَاءَ رَجُلٌ» لم يعين اسمه، وتعيينه لا حاجة إليه، ولا ينبغي أن نتكلف بإضاعة الوقت في معرفة هذا الرجل، وهذا يأتي في أحاديث كثيرة، أمَّا إذا كان يترتب على معرفته بعينه اختلاف الحكم فلابد من معرفته.

وقوله: «دُلَّني عَلَى عَمَلٍ إِذَا عَمَلتُهُ أَحَبَّني اللهُ، وَأَحبَّني النَّاسُ» هذا الرجل طلب حاجتين عظيمتين، أولهما محبة الله عزّ وجل والثانية محبة الناس.

فدله النبي على عمل معين محدد، فقال: «ازهد في الدُنيا» والزهد في الدنيا الرغبة عنها، وأن لا يتناول الإنسان منها إلا ما ينفعه في الآخرة، وهو أعلى من الورع، لأن الورع: ترك ما يضر من أمور الدنيا، والزهد: ترك ما ينفع في الآخرة، وترك مالا ينفع أعلى من ترك ما يضر، لأنه يدخل في الزهد الطبقة الوسطى التي ليس فيها ضرر ولا نفع، فالزهد يتجنب مالا نفع فيه، وأما الورع فيفعل ما أبيح له، لكن يترك ما يضره.

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن ماجه، كتاب الزهد، باب الزهد في الدنيا، (٢٠٢).

وقوله: «يُحِبكُ الله» هو بالجزم على أنه جواب: «ازهِد»

والدنيا: هي هذه الدار التي نحن فيها، وسميت بذلك لوجهين:

الوجه الأول: دنيا في الزمن.

الوجه الثاني: دنيا في المرتبة.

فهي دنيا في الزمن لأنها قبل الآخرة، ودنيا في المرتبة لأنها دون الآخرة بكثير جداً، قال النبي عَلَيْلَةِ: «لَمَوضِعُ سوطِ أَحَدِكُم في الجَنَّةِ خَيرٌ مِنَ الدُّنيَا وَمَا فيها»(١) وقال النبي عَيَالِيُهُ «رَكعَتَا الفَجر خَيرٌ مِنَ الدُّنيَا وَمَا فيهَا»(٢) إذا الدنيا ليست بشيء .

ولذلك لا تكاد تجد أنه يمر عليك شهر أو شهران أو أكثر إلا وقد أصبت بالسرور ثم أعقبه حزن، وما أصدق وصف الدنيا في قول الشاعر:

فيروم علينا ويروم لنا ويــــوم نســـاء ويــــوم نســــر

وقوله: «وازهَد فيما عِندَ الناسَ يُحِبكَ النَّاسِ» أي لا تتطلع لما في أيديهم، ارغب عما في أيدي الناس يحبك الناس، وهذا يتضمن ترك سؤال الناس أي أن لا تسأل الناس شيئاً، لأنك إذا سألت أثقلت عليهم، وكنت دانياً سافلاً بالنسبة لهم، فإن اليد العليا المعطية خير من اليد السفلي الآخذة

أخرجه البخاري، كتاب الجهاد، باب فضل رباط يوم في سبيل الله (٢٧٣٥).

أخرجه مسلم، كناب صلاة المسافرين وقصرها، باب استحباب ركعتي سنة الفجر، والحث عليهما، وتخفيفهما والمحافظة عليهما، وبيان ما يستحب أن يقرأ فيهما، (٧٢٥)، .(47)

#### \* من فوائد هذا الحديث:

١- علو همم الصحابة رضي الله عنهم، فلا تكاد تجد أسئلتهم إلا لما فيه خير الدنيا أو الآخرة أو فيهما جميعاً.

وهنا سؤال: هل الصحابة رضي الله عنهم إذا سألوا مثل هذا السؤال يريدون أن يطلعوا ويعملوا؟

الجواب: الثاني، بخلاف كثير من الناس اليوم ـ نسأل الله أن لا يجعلنا منهم ـ يسألون ليطلعوا على الحكم فقط لا ليعملوا به، ولذلك تجدهم يسألون عالماً ثم عالماً ثم عالماً حتى يستقروا على فتوى العالم التي توافق أهواءهم، ومع ذلك قد يستقبلونها بنشاط وقد يستقبلونها بفتور.

٢- إثبات محبة الله عزّ وجل، أي أن الله تعالى يحب محبة حقيقية.

ولكن هل هي كمحبتنا للشيء؟

الجواب: لا، حتى محبة الله لنا ليست كمحبتنا لله، بل هي أعلى وأعظم، وإذا كنا الآن نشعر بأن أسباب المحبة متنوعة، وأن المحبة تتبع تلك الأسباب وتتكيف بكيفيتها فكيف بمحبة الخالق؟!! لا يمكن إدراكها.

فمثلاً نحن نحب الأكل ونحب من الأكل نوعاً نقدمه على نوع، وكذلك يقال في الشرب، ونحب الجلوس إلى الأصحاب، ونحب الوالدين، ونحب النساء، فهل هذه المحبات في كيفيتها وحقيقتها واحدة؟

الجواب: لا، تختلف.

فمحبة الخالق عزّ وجل لنا ليست كمحبتنا إياه، بل هي أعظم وأعظم، لكنها حقيقية .

أمًّا أهل التعطيل الذين حَكَموا على الله بعقولهم فقالوا: ما أقرته عقولنا من صفات الله أقررناه، وما خالف عقولنا نفيناه، وما لم توافقه ولم تخالفه

فأكثرهم نفاه وقالوا: لا يمكن أن نثبته حتى يشهد العقل بثبوته، وبعضهم توقف فيه.

وأقربهم إلى الورع الذين توقفوا ومع ذلك فلم يسلكوا سبيل الورع، إذ سبيل الورع أن نثبت ما أثبته الله تعالى لنفسه مطلقاً، سواء أدركته عقولنا أم لا، وما لم ترد وأن ننفي ما نفاه الله تعالى عن نفسه مطلقاً، سواء نفته عقولنا أم لا، وما لم ترد عقولنا بإثباته أو نفيه نثبته إن أثبته الله تعالى لنفسه، وننفيه إن نفاه الله تعالى عن نفسه. وعلى هذا فمحبة الله تعالى للعباد ثابتة بالقرآن والسنة وإجماع السلف نفسه. وعلى هذا فمحبة الله تعالى للعباد ثابتة بالقرآن والسنة وإجماع السلف الصالح، قال الله تعالى: ﴿ فَسَوْفَ يَأْتِي اللّهُ بِقَوْمِ يُحِبُّهُمْ وَيُحِبُّونَهُ ﴾ [المائدة: ٤٥] وقال عز وجل: ﴿ إِنَّ اللّهَ يُحِبُ ٱلْمُنَقِينَ ﴿ إِنَّ اللّهَ يُحِبُ ٱلّذِينَ كُوبَ اللهُ يَعِبُ ٱللّهُ يَعِبُ اللّهُ اللّه عليه عليه عنه الله الله الله يَعِبُ اللّهُ يَعِبُ اللّهُ يَعِبُ اللّهُ يَعِبُ اللّهُ يَعُبُ اللّهُ يَعِبُ اللّهُ يَعِبُ اللّهُ يَعِبُ اللّهُ يَعِبُ اللّهُ يَعِبُ اللّهُ يَعُبُ اللّهُ يَعِبُ اللّهُ يَعِبُ اللّهُ الله يَعِبُ اللّهُ يَعِبُ اللّهُ يَعَلّمُ اللّهُ عَلَيْهُ إِلّهُ اللّهُ عَلَيْهُ إِلّهُ إِلَا اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ يَعِبُ اللّهُ إِلّهُ اللّهُ عَلَيْهُ إِلَيْهُ إِلّهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ الللّهُ ال

فيقول أهل العقل الذين حكموا على الله بعقولهم: محبة الله يعني إثابته على العمل.

ونقول: الإِثابة على العمل أليس من لازمها المحبة؟ لأنه لا يمكن أن يثيب على عمل إلا وهو يحبه، إذ العقل لا يمكن أن يحكم بأن أحداً يثيب على عمل وهو لا يحب العمل، العقل ينفي هذا، فإذا رجعنا إلى العقل صار العقل دليلاً عليه.

وحينئذ يجب أن نثبت المحبة بدون واسطة فنقول: هي محبة حقيقية.

فلو أنكروا المحبة وقالوا: إن الله لا يحب فقد كذبوا القرآن، ولذلك نقول: إنكار حقيقة الصفات إن كان إنكار تكذيب وجحد فهو كفر، وإن كان إنكار تأويل فهذا فيه تفصيل:

١- إن كان للتأويل مساغ لم يكفر، لكنه خالف طريق السلف، فيكون بهذا الاعتبار فاسقاً مبتدعاً.

٢ وإن كان التأويل لا مساغ له لم يقبل منه أبداً، ولهذا قال العلماء في

الإيمان لو قال شخص: والله لا أشتري الخبز، وذهب واشترى خبزاً، فقلنا له: عليك كفارة، فقال: لا، أنا اردت بالخبز الثوب، فلا يقبل منه، لأن هذا ليس له مساغ في اللغة.

لكن لو قال: والله لا أنام إلا على فراش ثم خرج إلى الصحراء ونام عليها، وقلنا له: حنث لأنك لم تنم على فراش، قال: أردت بالفراش الأرض كما قال الله عزُّ وجل: ﴿ اللَّذِي جَعَلَ لَكُمُ ٱلْأَرْضَ فِرَاشًا﴾ [البقرة: ٢٢] فإنه يقبل، لأن هذا سائغ.

وعلى كل حال: طريق السلامة، وطريق الأدب مع الله، وطريق الحكمة أن نثبت لله ما أثبته لنفسه، سواء أدركته عقولنا أم لم تدركه، وأن ننفي ما نفاه الله عن نفسه سواء أدركته عقولنا أم لم تدركه، وأن نسكت عما سكت الله عنه.

٣-أن الإنسان لا حرج عليه أن يطلب محبة الناس، أي أن يحبوه، سواء كانوا مسلمين أو كفاراً حتى نقول: لا حرج عليه أن يطلب محبة الكفار له، لأن الله عزّ وجل قال: ﴿ لَا يَنْهَا كُرُ اللهُ عَنِ اللّذِينَ لَمْ يُقَانِلُوكُمْ فِي الدِّينِ وَلَمْ يُحْرِجُوكُمْ مِن دِينُوكُمْ أَن الله عزّ وجل قال: ﴿ لَا يَنْهَا كُرُ اللهُ عَنِ اللّذِينَ لَمْ يُقَانِلُوكُمْ فِي الدِينِ وَلَمْ يُحْرِدُوكُمْ مِن دِينُوكُمْ أَن الله الهدايا أو الصدقات فسوف يحبونه، أو عدل فيهم فسوف يحبونه، والمحذور أن تحبهم أنت، ولهذا جاء في الحديث وإن كان ضعيفاً أن النبي عَنِي إذا أقبل على البلد قال: «اللّهم ّ حَبَّنَا إلَى أَهْلِهَا، وَحبّ صَالِحي أَهْلِهَا إلَينَا»، فلما أراد المحبة قال: «صَالِحي أَهْلِهَا إلَينَا»، فلما أراد المحبة الصادرة من الناس قال: «حَبَّ الله مَطلقاً.

٤- فضيلة الزهد في الدنيا، ومعنى الزهد: أن يترك مالا ينفعه في
 الآخة.

وليس الزهد أنه لا يلبس الثياب الجميلة، ولا يركب السيارات الفخمة،

ولا أنه يتقشف ويأكل الخبز بلا إدام وما أشبه ذلك، ولكن يتمتع بما أنعم الله عليه، لأن الله يحب أن يرى أثر نعمته على عبده، وإذا تمتع بالملاذ على هذا الوجه صار نافعاً له في الآخرة، ولهذا لا تغتر بتقشف الرجل ولبسه رديء الثياب، فربَّ حية تحت القش، ولكن عليك بعمله وأحواله.

٥ - أن الزهد مرتبته أعلى من الورع، لأن الورع ترك ما يضر، والزهد ترك ما لا ينفع في الآخرة.

٦ ـ أن الزهد من أسباب محبة الله عزّ وجل لقوله: «ازهَد في الدنيّا يُحِبكَ الله الله ومن أسباب محبة الله للعبد وهو أعظم الأسباب: اتباع النبي عليه لقوله تعالى : ﴿ قُلْ إِن كُنتُ مُ تُحِبُّونَ أَللَّهَ فَأَتَّبِعُونِي يُحِببَكُمُ أَللَّهُ ﴾ [آل عمران: ٣١].

٧- الحث والترغيب في الزهد فيما عند الناس، لأن النبي ﷺ جعله سبباً لمحبة الناس لك، وهذا يشمل أن لا تسأل الناس شيئاً، وأن لا تتطلع وتعرِّض بأنك تريد كذا.

مثال الأول: أن ترى مع شخص من الناس ما يعجبك من قلم أو ساعة ، وتقول يا فلان: هذه ساعة طيبة، ألا تهديها لي، فإن الهدية تذهب السخيمة، وتهادوا تحابوا، وأتى بالمواعظ من أجل أن يأخذ الساعة، لكن إذا كان هذا ذكياً قال: وأنت أيضاً أهد عليَّ ساعتك، ويأتي له بالنصوص.

أقول: إن سؤال الناس ما عندهم لاشك أنه من أسباب إزالة المحبة والمودة، لأن الناس يستثقلون هذا ويستهجنون الرجل ويستذلونه، واليد العليا خير من اليد السفلي.

ومثال الثاني: أن تُعرِّض بأنك تريده كأن تقول: ما شاء الله هذا القلم الذي معك ممتاز، ليتني أحصل على مثله، وهذا كأنك تقول له: أعطني إياه. فمثل هذا عليك أن تردعه، إذا طلب منك مثل ذلك وقل له: ابحث عنه في السوق، لأنني لا أحب أن الناس تدنو أنفسهم إلى هذا الحد، دع نفسك عزيزة لا تستذل.

ولكن هنا مسألة: إذا علمت أن صاحبك لو سألته لسره ذلك، فهل تسأله؟

الجواب: نعم، لأن النبي عَلَيْهُ لما رأى اللحم على النار قال: «ألم أرَ البرمة على النار» قالوا: يا رسول الله: هذا لحم تصدق به على بريرة، فقال: «هو لها صدقة، ولنا هدية»(١) لأننا نعلم علم اليقين أن بريرة رضي الله عنها سوف تسر، فإذا علمت أن سؤالك يسر صاحبك فلا حرج والله الموفق.

\* \* \*

ç

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري، كتاب الهبة، باب قبول الهدية، (٢٥٧٨).

رَفَحُ بعب (الرَّحِيُّ (النِّحَلَّيِّ (سِيلَمَ النِّرُمُ (الِنِوْصُ بِسَ (سِيلَمَ النِّرُمُ (الِنِوْصُ بِسَ

## الحديث الثاني والثلاثون

عَنْ أَبِي سَعيدٍ سَعدِ بِنِ مَالِك بِنِ سِنَانٍ الحُدرِيِّ رضي الله عنه أَنَّ رَسُولَ الله عَنْ أَبِي سَعيدٍ سَعدِ بِنِ مَالِك بِنِ سِنَانٍ الحُدرِيِّ رضي الله عنه أَنَّ رَسُولَ الله عَلَيْ قَالَ: ﴿ لاَ ضَرَرَ وَلاَ ضِرَارَ ﴾ (١) حَدِيْث حَسَنٌ رَوَاهُ ابْنُ مَاجَةَ ، وَالدَّارَقطْنِي وَغَيْرُهُمَا مُسْنَدَاً ، وَرَوَاهُ مَالِكٌ فِي المُوطَّا مُرْسَلاً عَنْ عَمْرو بِنِ يَحْيَى عَنْ أَبِيْهِ عَن النَّبِيِّ عَلَيْهُ فَأَسْقَطَ أَبًا سَعِيْدٍ ، وَلَهُ طُرَقٌ يُقَوِّي بَعْضُهَا بَعْضًا .

#### الشرح

«لا ضَرَرَ» الضرر معروف، والضرر يكون في البدن ويكون في المال، ويكون في المال، ويكون في المال، ويكون في المواشي وغيرها.

«ولا ضرار» أي ولا مضارة، والفرق بين الضرر والضرار:

أن الضرر يحصل بدون قصد، والمضارة بقصد، ولهذا جاءت بصيغة المفاعلة.

مثال ذلك: رجل له جار وعنده شجرة يسقيها كل يوم، وإذا بالماء يدخل على جاره ويفسد عليه، لكنه لم يعلم، فهذا نسميه ضرراً.

مثال آخر: رجلٌ بينه وبين جاره سوء تفاهم، فقال: لأفعلن به ما يضره، فركب موتوراً له صوت كصوت الدركتر عند جدار جاره وقصده الإضرار بجاره، فهذا نقول مضار.

<sup>(</sup>۱) تقدم تخریجه ص ۲۹۱.

والمضار لا يرفع ضرره إذا تبين له بل هو قاصده، وأما الضرر فإنه إذا تبين لمن وقع منه الضرر رفعه.

وهذا الحديث أصل عظيم في آبواب كثيرة، ولا سيما في المعاملات: كالبيع والشراء والرهن والارتهان، وكذلك في الأنكحة يضار الرجل زوجته أو هي تضار زوجها، وكذلك في الوصايا يوصى الرجل وصية يضربها الورثة.

فالقاعدة: متى ثبت الضرر وجب رفعه، ومتى ثبت الإضرار وجب رفعه مع عقوبة قاصد الإضرار.

من ذلك مثلاً: كانوا في الجاهلية يطلق الرجل المرأة فإذا شارفت انقضاء العدة راجعها، ثم طلقها ثانية فإذا شارفت انقضاء العدة راجعها، ثم طلقها ثالثة ورابعة، لقصد الإضرار، فرفع الله تعالى ذلك إلى حد ثلاث طلقات فقط.

مثال آخر: رجل طلق امرأته ولها أولاد منه، حضانتهم للأم إلا إذا تزوجت، والمرأة تريد أن تتزوج ولكن تخشى إذا تزوجت أن يأخذ أولاده، فتجده يهددها ويقول: إن تزوجتي أخذت الأولاد، وهو ليس له رغبة في الأولاد ولا يريدهم، ولو أخذهم لأضاعهم لكن قصده المضارة بالمرأة بأن لا تتزوج، فهذا لاشك أنه حرام وعدوان عليها، ولو تزوجت وأخذ أولادها منها مع قيامها بواجب الحضانة ورضا زوجها الثاني بذلك، لكن قال: اريد أن أضارها، ونعرف أنه إذا أخذهم لم يهتم بهم، بل ربما يدعهم تحت رعاية ضرة أمهم، يعني الزوجة الثانية، وما ظنك إذا كان أولاد ضرتها تحت رعايتها سوف تهملهم، وسوف تقدم أولادها عليهم، وسوف تهينهم، ولكنه أخذهم للمضارة، فهذا لاشك أنه من المحرم.

مثال آخر: رجل أوصى بعد موته بنصف ماله لرجل آخر من أجل أن

ينقص سهام الورثة ، فهذا محرم عليه مع أن للورثة أن يبطلوا ما زاد عن الثلث.

مثال آخر: رجل له ابن عم بعيد لا يرثه غيره، فأراد أن يضاره وأوصى بثلث ماله، مضارة لابن العم البعيد أن لا يأخد المال، فهذا أيضاً حرام.

ولو سرنا على هذا الحديث لصلحت الأحوال، لكن النفوس مجبولة على الشح والعدوان، فتجد الرجل يضار أخاه، وتجده يحصل منه الضرر ولا يرفع الضرر.

يقول المؤلف \_ رحمه الله \_ «حديث حسن رواه ابن ماجه والدارقطني وغيرهما مسنداً» أي متصل السند.

وقوله «ورواه مالك في الموطأ مرسلاً عن عمرو بن يحيى عن أبيه عن النبي على النبي على النبي على النبي على فأسقط أبا سعيد» والحديث إذا سقط منه الصحابي سمي مرسلاً، ولكن النووي - رحمه الله - قال: «وله طرق يقوي بعضها بعضاً» ولاشك أنه إذا تعددت طرق الحديث وإن كان كل طريق على انفراده ضعيفاً فإنه يقوى، ولهذا قال الشاعر:

لا تخاصم بواحد أهل بيت فضعيفان يغلبان قوي المسريعة لا تقرُّ هذا الحديث يعتبر قاعدة من قواعد الشريعة، وهي أن الشريعة لا تقرُّ الضرر، وتنكر الإضرار أشد وأشد والله الموفق.

## الحديث الثالث والثلاثون

عنِ ابْنِ عَبَّاسٍ رَضِيَ اللهُ عَنْهُمَا أَنَّ رَسُولَ اللهِ عَلَى قَالَ: «لَوْ يُعْطَى النَّاسُ بِدعوَاهُمْ لاَدَّعَى رِجَالٌ أَمْوَال قَومٍ وَدِمَاءَهُمْ، وَلَكِنِ البَينَةُ عَلَى المُدَّعِي، وَاليَمِينُ عَلَى مَن أَنكَر »(١) حديث حسن رواه البيهقي وغيره هكذا وبعضه في الصحيحين.

#### الشرح

قوله: «لَو يُعطَى» المعطي هو من له حق الإعطاء كالقاضي مثلاً والمصلح بين الناس.

وقوله: «بِدَعوَاهُم» أي بادعائهم الشيء، سواء كان إثباتاً أو نفياً.

مثال الإِثبات: أن يقول: أنا أطلب فلاناً ألف ريال.

ومثال النفي: أن ينكر ما يجب عليه لفلان، مثل أن يكون في ذمته ألف ريال لفلان، ثم يدعي أنه قضاها، أو ينكر أن يكون له عليه شيء.

«لادَّعَى» هذا جواب «لُو».

«لادَّعَى رِجَال» المراد بهم الذين لا يخافون الله تعالى، وأما من خاف الله تعالى فلن يدعي ما ليس له من مال أو دم، «أموال قوم» أي بأن يقول هذا لي، هذا وجه.

<sup>(</sup>۱) أخرجه البيهقي في السئن الكبرى، ج١٠ص٢٥٢، (٢٠٩٩٠)، وفي البخاري بمعناه، كتاب التفسير، باب (إن الذين يشترون بعهد الله وأيمانهم ثمناً)، (٤٥٥٢)، ومسلم، كتاب الأقضية، باب اليمين على المدعى عليه، (١٧١١)، (١).

ووجه آخر أن يقول: في ذمة هذا الرجل لي كذا وكذا، فيدعي ديناً أو عيناً.

«وَدِمَاءهُم» بأن يقول: هذا قتل أبي، هذا قتل أخي وما أشبه ذلك، أو يقول: هذا جرحني، فإن هذا نوع من الدماء.

فلو يعطى الناس بدعواهم لادعى رجال أموال قوم ودماءهم، لأن كل إنسان لا يخاف الله عزّ وجل لا يهمه أن يدعي الأموال والدماء.

«وَلَكِنِ الْبَيِّنَةُ » البَيِّنةُ: ما يبين به الحق ، وتكون في إثبات الدعوى «عَلَى المُدَّعي» «وَالْيَمين» أي دفع الدعوى «عَلَى مَنْ أَنكر».

فهنا مدع ومدَّعي عليه، والمدَّعي: عليه البينة، والمدَّعي عليه: عليه اليمين ليدفع الدَّعوي.

«وَالْيَمِين عَلَى مَنْ أَنكر» أي من أنكر دعوى المدعي.

هذا الحديث أصل عظيم في القضاء، وقاعدة عظيمة ينتفع بها القاضي وينتفع بها القاضي وينتفع بها المصلح بين اثنين وما إلى ذلك.

# \* من فوائد هذا الحديث:

1\_أن الدعوى تكون في الدماء والأموال، لقوله «أموال قوم وَدِمَاءهُم» وهو كذلك، وتكون في الأموال الأعيان، وفي الأموال المنافع، كأن يدعي أن هذا أجَّره بيته لمدة سنة فهذه منافع، وتكون أيضاً في الحقوق كأن يدعي الرجل أن زوجته لا تقوم بحقه أو بالعكس، فالدعوى بابها واسع، لكن هذا الضابط، وذكر المال والدم على سبيل المثال، وإلا قد يدعي حقوقاً أخرى.

٢\_أن الشريعة جاءت لحماية أموال الناس ودمائهم عن التلاعب .

٣\_ أن البينة على المدَّعي، والبينة أنواع منها: الشهادة، قال الله تعالى:

﴿ وَٱسْتَشْهِدُوا شَهِيدَيْنِ مِن رِجَالِكُمْ فَإِن لَمْ يَكُونَا رَجُلَيْنِ فَرَجُلُ وَآمَرَأَتَانِ مِمَّن رَجَالِكُمْ فَإِن لَمْ يَكُونَا رَجُلَيْنِ فَرَجُلُ وَآمَرَأَتَانِ مِمَّن رَجَالِكُمْ فَإِن لَمْ يَكُونَا رَجُلَيْنِ فَرَجُلُ وَآمَرَأَتَانِ مِمَّن رَجَالِكُمْ وَالْمَرَة: ٢٨٢].

ومن البينة: ظاهر الحال فإنها بينة، مثال ذلك: رجل ليس عليه عمامة يلحق رجلاً عليه عمامة وبيده عمامة ويقول: يا فلان أعطني عمامتي. فالرجل الذي ليس عليه عمامة معه ظاهر الحال، لأن الملحوق عليه عمامة وبيده عمامة ولم تَجر العادة بأن الإنسان يحمل عمامة وعلى رأسه عمامة.

فالآن شاهد الحال للمدعي، فهو أقوى، فنقول في هذه الحال: الذي ادعى أن العمامة التي في يد الهارب له هو الذي معه ظاهر الحال، لكن لا مانع من أن نُحلِّفَه بأنها عمامته.

كذلك أيضاً لو اختلف الزوجان في أواني البيت، فقالت الزوجة: الأواني لي، وقال الزوج: الأواني لي. فننظر حسب الأواني: إذا كانت من الأواني التي يستعملها الرجال فهي للزوج، وإذا كانت من الأواني التي يستعملها النساء فهي للزوجة، وإذا كانت صالحة لهما فلابد من البينة على المدعى.

فإذاً القرائن بينة ، وعليه فالبينات لا تختص بالشهود .

ومن العمل بالقرائن قصة سليمان عليه السلام، فإن سليمان عليه السلام مرت به امرأتان معهما ولد، وكانت المرأتان قد خرجتا إلى البر فأكل الذئب ولد الكبرى، واحتكمتا إلى داود عليه السلام، فقضى داود عليه السلام بأن الولد للكبيرة اجتهاداً منه، لأن الكبيرة قد تكون انتهت ولادتها والصغيرة في مستقبل العمر.

فخرجتا من عند داود عليه السلام وكأنهما والله أعلم في نزاع، فسألهما سليمان عليه السلام فأخبرتاه بالخبر، فدعا بالسكين وقال: سأشق الولد

نصفين، أما الكبيرة فوافقت، وأما الصغيرة فقالت: الولد ولدها يا نبي الله، فقضى به للصغيرة أن الله هنا بينة وهي القرينة الظاهرة التي تدل على أن الولد للصغيرة لأنها أدركتها الشفقة وقالت: كونه مع كبيرة ويبقى في الحياة أحب إلى من فقده الحياة، والكبيرة لا يهمها هذا، لأن ولدها قد أكله الذئب.

كذلك قصة يوسف عليه السلام مع امرأة العزيز لما قال الحاكم: ﴿ إِن كَانَ قَمِيصُهُ قُدَّ مِن دُبُرِ كَانَ قَمِيصُهُ قُدَّ مِن دُبُرِ كَانَ قَمِيصُهُ قُدَّ مِن دُبُرِ قَالَ إِنَّهُ مِن الصَّندِقِينَ ﴿ وَهُو مِنَ الصَّندِقِينَ ﴾ ووسف: ٢٦ ـ ٢٦].

ومن ذلك أيضاً: امرأة ادعت على زوجها أن له سنة كاملة لم ينفق عليها، والرجل يُشَاهد وهو يأتي للبيت بالخبز والطعام وكل ما يحتاجه البيت، وليس في البيت إلا هو وامرأته، وقال هو: إنه ينفق فالظاهر مع الزوج، فلا نقبل قولها وإن كان الأصل عدم الإنفاق لكن هنا ظاهر قوي وهو مشاهدة الرجل يدخل على بيته بالأكل والشرب وغيرهما من متطلبات البيت.

في القسامة: القسامة أن يدعي قوم قُتِل لهم قتيل بأن القبيلة الفلانية قتلته، وبين القبيلتين عداوة، فادعت القبيلة التي لها القتيل أن هذه القبيلة قتلت صاحبهم وعينت القاتل أنه فلان، فهنا مدع ومدَّعيٌ عليه، المدعي أولياء المقتول، والمدَّعي عليه القبيلة الثانية.

فإذا قلنا: البينة على المدعي واليمين على من أنكر، وقلنا البينة ليست الشاهد، بل ما أبان الحق، اختلف الحكم.

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري، كتاب أحاديث الأنبياء، باب قول الله تعالى: ﴿ورهبنا لداود سليمان نعم العبد إنه أواب﴾، (٣٤٢٧)، ومسلم، كتاب الأقضية، باب بيان اختلاف المجتهدين، (١٧٢٠)، (٢٠).

ولو قلنا إن البينة الشاهد لقلنا للمُدَّعين هاتوا بينة على أن فلاناً قتله وإلا فلا شيء لكم، ولكن السنة جاءت على خلاف هذا، جاءت بأن المُدَّعين يحلفون خمسين يميناً على هذا الرجل أنه قتل صاحبهم (١١)، فإذا حلفوا فهو كالشهود تماماً، فيأخذونه برمته ويقتلونه.

وهذه وقعت في عهد النبي ﷺ وقضى بها هكذا، على أنه إذا حلف خمسون رجلاً من أولياء المقتول فإنهم يستحقون قتل المدعى عليه، وهذا هو الحق، وإن كان بعض السلف والخلف أنكر هذا وقال: كيف يُحكم لهم بأيمانهم وهم مدعون.

فيقال: السنة هنا مطابقة تماماً للواقع، لأن مع المُدَّعين قرينة تدل على أن أولئك قتلوا صاحبهم وهي العداوة، فهذا القتيل رؤي عند القبيلة الأخرى المدعى عليها، ولا نقول: هاتوا شهوداً، لأن قرينة الحال أقوى من الشهود.

فإذا قال قائل: لماذا كررت الأيمان خمسين يميناً؟

فالجواب: لعظم شأن الدماء، فليس من السهل أن تقول احلف مرة واقتل المدعى عليه.

فإن قال قائل: كيف يحلف أولياء المُقتول على شخص معين وهم لا يدرون عنه؟

فالجواب: أننا لا نسلم أنهم لا يدرون عنه، فربما يكونون شاهدوه وهو يقتل صاحبهم، وإذا سلمنا جدلاً أو حقيقة أنهم لم يشاهدوه فلهم أن يحلفوا عليه بناء على غلبة الظن وتتم الدعوى، والحلف بناء على غلبة الظن جائز.

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري، كتاب الأدب، باب إكرام الكبير، (٦١٤٢)، ومسلم، كتاب القسامة، راكبير، (١٦٤٣)، ومسلم، كتاب القسامة، (١٦٦٩)، (١).

ولذلك القسامة قال عنها بعض العلماء: إنها تخالف القياس من ثلاثة أوجه:

الوجه الأول: أن الأيمان صارت في جانب المُدَّعين والأصل أن اليمين في جانب المنكر.

الوجه الثاني: أنها كررت إلى خمسين يميناً.

الوجه الثالث: أن أولياء المقتول يحلفون على شخص قد لا يكونون شاهدوا قتله.

وسبق الجواب عن هذا، وأن القسامة مطابقة تماماً للقواعد الشرعية.

٤ فيه أنه لو أنكر المنكر وقال «لا أحلف» فإنه يُقضى عليه بالنكول، ووجه ذلك أنه إذا أبي أن يحلف فقد امتنع مما يجب عليه، فيحكم عليه بالنكول، والله أعلم.

> ※ ₩ \*

# الحديث الرابع والثلاثون

عَنْ أَبِي سَعِيدٍ الخُدرِيِّ رضي الله عنه قَالَ: سَمِعتُ رسُولَ اللهِ عَلَيْ يَقُولُ: «مَن رَأَى مِنكُم مُنكَرَاً فَليُغَيِّرُهُ بِيَدِهِ، فَإِنْ لَمْ يَستَطعْ فَبِلِسَانِهِ، فَإِنْ لَمْ يَستَطعْ فَبِقَلبِهِ وَذَلِكَ أَضْعَفُ الإِيْمَانِ»(١) رواه مسلم.

#### الشرح

«مَنْ» اسم شرط جازم، و: «رأى» فعل الشرط، وجملة: «فَلَيُغَيرُهُ بِيَلِهِ» جواب الشرط.

وقوله: «مَنْ رَأَى» هل المراد من علم وإن لم يرَ بعينه فيشمل من رأى بعينه ومن سمع بأذنه ومن بلغه خبر بيقين وما أشبه ذلك، أو نقول: الرؤيا هنا رؤية العين؟

الجواب: الأول، فيحمل عليه، وإن كان ظاهر الحديث أنه رؤية العين لكن ما دام اللفظ يحتمل معنى أعم فليحمل عليه.

وقوله: «مُنكَراً» المنكر: هو ما نهى الله عنه ورسوله ﷺ، لأنه ينكر على فاعله أن يفعله.

«فَلْيُغَيِّرُهُ» أي يغير هذا المنكر بيده.

مثاله: من رأى مع شخص آلة لهو لا يحل استعمالها أبداً فيكسرها.

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم، كتاب الإيمان، باب بيان كون النهى عن المنكر من الإيمان، (٤٩)، (٧٨).

وقوله: «مُنكَرًاً» لابد أن يكون منكراً واضحاً يتفق عليه الجميع، أي المنكر والمنكر عليه، أو تكون مخالفةُ المنكرِ عليه مبنية على قول ضعيف لا وجه له.

أما إذا كان من مسائل الاجتهاد فإنه لا ينكره.

«فَإِنْ لَمْ يَسْتَطِعْ» أي إن لم يستطع أن ينكره بيده «فَبِلِسَانِهِ» أي قلينكره بلسانه ويكون ذلك: بالتوبيخ، والزجر وما أشبه ذلك، ولكن لابد من استعمال الحكمة، كما سيأتي في الفوائد إن شاء الله، وقوله «بِلِسَانِهِ» هل نقيس الكتابة على القول؟

الجواب: نعم، فيغير المنكر باللسان، ويغير بالكتابة، بأن يكتب في الصحف أو يؤلف كتباً يبين المنكر.

«فَإِنْ لَمْ يَستَطِعْ فَبِقَلْبِهِ» أي فلينكر بقلبه، أي يكرهه ويبغضه ويتمنى أن لم يكن.

«وَذَلِكَ» أي الإِنكار بالقلب «أَضْعَفُ الإِيْمَانِ» أي أضعف مراتب الإِيمان في هذا الباب أي في تغيير المنكر.

# \* من فوائد هذا الحديث:

٢\_ أنه لا يجوز إنكار المُنْكِر حتى يتيقن المُنْكر، وذلك من وجهين: الوجه الأول: أن يتيقن أنه منكر في حق الفاعل، لأن الشيء قد يكون منكراً في حد ذاته، لكنه ليس منكراً بالنسبة للفاعل.

مثال ذلك: الأكل والشرب في رمضان، الأصل أنه منكر، لكن قد لا يكون منكراً في حق رجل بعينه: كأن يكون مريضاً يحل له الفطر، أو يكون مسافراً يحل له الفطر.

٣- أنه لابد أن يكون المنكر منكراً لدى الجميع، فإن كان من الأمور الخلافية فإنه لا ينكر على من يرى أنه ليس بمنكر، إلا إذا كان الخلاف ضعيفاً لا قيمة له، فإنه ينكر على الفاعل، وقد قيل:

وليس كل خلاف جاء معتبراً إلا خلافاً له حظ من النظسر فلو رأيت رجلاً أكل لحم إبل وقام يصلي، فلا تنكر عليه، لأن المسألة خلافية، فبعض العلماء يرى أنه يجب الوضوء من أكل لحم الإبل، وبعضهم لا يرى هذا، لكن لا بأس أن تبحث معه وتبين له الحق.

ولو رأيت رجلاً باع عشرة ريالات من الورق بأحد عشر، فهل تنكر عليه أو لا تنكر؟

الجواب: لا تنكر، لأن بعض العلماء يرى أن هذا جائز، وأنه لا ربا في الأوراق، لكنى أبين له في المناقشة أن هذا منكر، وعلى هذا فقس.

فإن قال قائل: ما موقفنا من العوام، لأن طالب العلم يرى هذا الرأي فلا ننكر عليه، لكن هل نقول للعوام اتبعوا من شئتم من الناس؟

الجواب: لا، العوام سبيلهم سبيل علمائهم، لأنه لو فتح للعامي أن يتخير فيما شاء من أقوال العلماء لحصلت الفوضى التي لا نهاية لها، فنقول: أنت عامي في بلد يرى علماؤه أن هذا الشيء حرام، ولا نقبل منك أن تقول: أنا مقلد للعالم الفلاني أو العالم الفلاني.

وهل قوله ﷺ: «فَلْيغيِّرهُ بيدهِ» على إطلاقه، بمعنى أنه مع القدرة يغير على كل حال؟

الجواب: لا، إذا خاف في ذلك فتنة فلا يغير، لأن المفاسد يدرأ أعلاها بأدناها، كما لو كان يرى منكراً يحصل من بعض الأمراء، ويعلم أنه لو غير بيده استطاع، لكنه يحصل بذلك فتنة: إما عليه هو، وإما على أهله، وإما على قرنائه ممن يشاركونه في الدعوة والأمر بالمعروف والنهي عن المنكر، فهنا نقول: إذا خِفْتَ فتنة فلا تغير، لقوله تعالى: ﴿ وَلا تَسَبُّوا اللَّهِ مِن يَدْعُونَ مِن دُونِ اللَّهِ فَيَسُبُّوا اللَّهِ عَدَوًا بِغَيْرِعِلُمٍ الأنعام: ١٠٨].

٤- أن اليد هي آلة الفعل، لقوله: «فَلْيُغَيِّرُهُ بِيكِهِ» لأن الغالب أن الأعمال باليد، ولذلك تضاف الأعمال إلى الأيدي في كثير من النصوص، مثل قوله: ﴿ فَهِمَا كُسَبَتَ أَيْدِيكُورَ ﴾ [الشورى: ٣٠] والمراد: بما كسبتم بأيديكم أو أرجلكم أو أعينكم أو آذانكم.

٥- أنه ليس في الدين من حرج، وأن الوجوب مشروط بالاستطاعة، لقوله: «فَإِنْ لَمْ يَسْتَطِعْ فَبِلِسَانِهِ» وهذه قاعدة عامة في الشريعة، قال الله تعالى: ﴿ فَأَنَقُوا اللّهَ مَا السَّمَطَعْتُم ﴾ [التغابن: ١٦] وقال عزّ وجل: ﴿ لَا يُكَلِّفُ اللّهُ نَفْسًا إِلّا وُسْعَهَا ﴾ [البقرة: ٢٨٦] وقال النبي ﷺ «مَا نَهَيتُكُم عَنهُ فَاجتَنبِوهُ، وَمَا أَمَرتُكُم بِهِ فَأَتُوا مِنهُ مَا استَطَعتُم» (١٦) وهذا داخل في الإطار العام أن الدين يُسْر.

٦- أن الإنسان إذا لم يستطع أن يغير باليد ولا باللسان فليغير بالقلب، وذلك بكراهة المنكر وعزيمته على أنه متى قدر على إنكاره بلسانه أو يده فعل.

فإن قال قائل: هل يكفي في إنكار القلب أن يجلس الإنسان إلى أهل المنكر ويقول: أنا كاره بقلبي؟

فالجواب: لا، لأنه لو صدق أنه كاره بقلبه ما بقى معهم ولفارقهم إلا إذا

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم، كتاب الحج، باب فرض الحج مرة في العمر، (١٣٣٧)، (٤١٢).

أَكْرَهُوه، فحينئذ يكون معذوراً.

٧ ـ أن للقلب عملاً، لقوله: «فَإِن لَم يَستَطِع فَبِقَلبِهِ» عطفاً على قوله:
 «فَليُغَيرُ هُ بِيكِهِ» وهو كذلك.

فالقلب له قول وله عمل، قوله عقيدته، وعمله حركته بنية أو رجاء أو خوف أو غير ذلك.

٨-أن الإيمان عمل ونية، لأن النبي على جعل هذه المراتب من الإيمان، والتغيير باليد عمل، وباللسان عمل، وبالقلب نية، وهو كذلك، فالإيمان يشمل جميع الأعمال، وليس خاصاً بالعقيدة فقط، لقول النبي على الإيمان بضع وسبعون شعبة، أو قال: وستون شعبة، أعلاها: قول لا إله إلا الله، وأدناها إماطة الأذى عن الطريق (١) فقول: لا إله إلا الله قول لسان، وإماطة الأذى عن الطريق فعل الجوارح (والحياء) وهذا عمل قلب (مِنَ الإيمانِ ولا حاجة أن نقول ما يدور الآن بين الشباب وطلبة العلم: هل الأعمال من كمال الإيمان أو من صحة الإيمان، فهذا السؤال لا داعي له، أي إنسان يسألك ويقول: هل الأعمال شرط لكمال الإيمان أو شرط لصحة الإيمان؟

نقول له: الصحابة رضي الله عنهم أشرف منك وأعلم منك وأحرص منك على الخير، ولم يسألوا الرسول ﷺ هذا السؤال، إذاً يسعك ما وسعهم.

إذا دلّ الدليل على أن هذا العمل يخرج به الإنسان من الإسلام صار شرطاً لصحة الإيمان، وإذا دلّ دليل على أنه لا يخرج صار شرطاً لكمال الإيمان وانتهى الموضوع، أما أن تحاول الأخذ والرد والنزاع، ثم مَنْ خالفك قلت: هذا مرجىء. ومن وافقك رضيت عنه، وإن زاد قلت، هذا من

<sup>(</sup>١) سبق تخريجه صفحة (١٨٥).

الخوارج، وهذا غير صحيح.

فلذلك مشورتي للشباب ولطلاب العلم أن يدعوا البحث في هذا الموضوع، وأن نقول: ما جعله الله تعالى ورسوله على شرطاً لصحة الإيمان وبقائه فهو شرط، وما لا فلا، ونحسم الموضوع (١).

فإن قال قائل: قوله: «فَلَيْغَيرهُ بِيكِهِ» هل هذا لكل إنسان؟

فالجواب: ظاهر الحديث أنه لكل إنسان رأى المنكر، ولكن إذا رجعنا إلى القواعد العامة رأينا أنه ليس عاماً لكل إنسان في مثل عصرنا هذا، لأننا لو قلنا بذلك لكان كل إنسان يرى شيئاً يعتقده منكراً يذهب ويغيره وقد لا يكون منكراً فتحصل الفوضى بين الناس.

نعم راعي البيت يستطيع أن يغير بيده، لأنه هو راعي البيت، كما أن راعي الرعية الأكبر أو من دونه يستطيع أن يغير باليد.

وليعلم أن المراتب ثلاث: دعوة، أمر، تغيير، فالدعوة أن يقوم الداعي في المساجد وفي أي مكان يجمع الناس ويبين لهم الشر ويحذرهم منه ويبين لهم الخير ويرغبهم فيه.

والآمر بالمعروف والناهي عن المنكر هو الذي يأمر الناس ويقول: افعلوا، أو ينهاهم ويقول لهم: لا تفعلوا. ففيه نوع إمرة.

والمغير هو الذي يغير بنفسه إذا رأى الناس لم يستجيبوا لدعوته ولا لأمره ونهيه، والله الموفق.

\* \* \*

<sup>(</sup>١) انظر شرح العقيدة الواسطية لفضيلة الشيخ - رحمه الله تعالى - ص (٥٧٣).

**77** \ \

## الحديث الخامس والثلاثون

عنْ أَبِي هُرَيرَةَ رضي الله عنه قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللهِ ﷺ: «لاَ تَحَاسَدُوا، ولاَ تَنَاجَشُوا، وَلاَ تَبَاغَضُوا، وَلاَ تَدَابَرُوا، ولاَ يَبِع بَعضُكُم عَلَى بَيعِ بَعضٍ، وَكُونُوا عِبَادَ اللهِ إِخْوَاناً، المُسلِمُ أَخُو المُسلم، لاَ يَظلِمُهُ، وَلاَ يَخْذُلُهُ، وَلا يَكْذِبُهُ، وَلاَ يَخْذُلُهُ، وَلا يَحْدُلُهُ، وَلاَ يَحْدُلُهُ، وَلاَ يَحْدُلُهُ، وَلاَ يَحْدُلُهُ، وَلاَ يَحْدِبُهُ، وَلاَ يَحْقِرُهُ، التَّقُوى هَاهُنا \_ وَيُشيرُ إِلَى صَدرِهِ ثَلاثَ مَراتٍ \_ بِحَسْبِ يَكْذِبُهُ، وَلاَ يَحْقِرُهُ أَخَاهُ المُسلِمَ، كُلُّ المُسْلِمِ عَلَى المُسْلِمِ حَرَام دَمُهُ وَمَالُهُ وَعِرضُه » (١) رواه مسلم.

### الشرح

قوله: «لا تَحَاسَدوا» أي لا يحسد بعضكم بعضاً.

وما هو الحسد؟

قال بعض أهل العلم: الحسد: تمني زوال نعمة الله عزّ وجل على الغير، سواء كانت النعمة مالاً أو جاهاً أو علماً أو غير ذلك.

وقال شيخ الإسلام ابن تيمية \_ رحمه الله \_ الحسد: كَرَاهَةُ ما أنعم الله به على الغير وإن لم يتمن الزوال.

ومن المعلوم أن من لازم الكراهة أن يتمنى الزوال، لكن كلام الشيخ ـ رحمه الله \_ أدق، فمجرد ما تكره أن الله أنعم على هذا الرجل بنعمة فأنت حاسد.

<sup>(</sup>۱) أخرجه مسلم، كتاب: البر والصلة والآداب، باب: تحريم ظلم المسلم وخذله واحتقاره ودمه وعرضه وماله، (۲۰۹٤)، (۳۲).

«وَلا تَنَاجَشُوا» لا ينجش بعضكم على بعض، وهذا في المعاملات، والمناجشة في البيع: أن يزيد في السلعة وهو لا يريد شراءها، لكن يريد الإضرار بالمشتري أو نفع البائع، أو الأمرين معاً.

مثال ذلك: عرضت سلعة في السوق فسامها رجل بمائة ريال، هذا الرجل السائم تعدى عليه رجل آخر وقال: بمائة وعشرة قصده الإضرار بهذا السائم وزيادة الثمن عليه، فهذا نجش.

ورجل آخر رأى رجلاً يسوم سلعة وليس بينه وبين السائم شيء، لكن السلعة لصديق له، فأراد أن يزيد سن أجل نفع صديقه البائع، فهذا حرام ولا يجوز.

ورجل ثالث: أراد الإضرار بالمشتري ونفع البائع فهذا أيضاً حرام.

قال: «وَلا تَبَاغَضوا» أي لا يبغض بعضكم بعضاً، والبغضاء لا يمكن تعريفها، تعريفها لفظها: كالمحبة والكراهة، والمعنى: لا تسعوا بأسباب البغضاء.

وإذا وقع في قلوبكم بغض لإخوانكم فاحرصوا على إزالته وقلعه من القلوب.

«وَلا تَدَابِرُوا» إما في الظهور بأن يولي بعضكم ظهر بعض، أولا تدابروا في الرأي، بأن يتجه بعضكم ناحية والبعض الآخر ناحية أخرى.

«وَلاَ يَبِع بَعضُكُم عَلَى بَيعِ بَعضٍ» مثال ذلك: رأيت رجلاً باع على آخر سلعة بعشرة، فأتيت إلى المشتري وقلت: أنا أعطيك مثلها بتسعة، أو أعطيك خيراً منها بعشرة، فهذا بيع على بيع أخيه، وهو حرام.

«وَكُونُوا عِبَادَ اللهِ إِخُواناً» أي صيروا مثل الإِخُوان، ومعلوم أن الإِخُوان يَحِب كل واحد منهم لأخيه ما يحب لنفسه.

وقوله: «عِبَادَ اللهِ» جملة اعتراضية، المقصود منها الحث على هذه الأخوة.

ثم قال: «المُسلِمُ أخو المُسلِمِ» أي مثل أخيه في الولاء والمحبة والنصح وغير ذلك.

«لاَ يَظلِمهُ» أي لا ينقصه حقه بالعدوان عليه، أو جحد ما له، سواء كان ذلك في الأمور المالية، أو في الدماء، أو في الأعراض، أو في أي شيء.

«وَلاَ يَخذُلُهُ» أي لا يهضمه حقه في موضع كان يحب أن ينتصر له .

مثاله: أن يرى شخصاً مظلوماً يتكلم عليه الظالم، فيقوم هذا الرجل ويزيد على الذي يتكلم عليه ولا يدافع عن أخيه المخذول، مع أنَّ الواجب نصر أخيه.

«ولا يَكْذِبه» أي لا يخبره بالكذب، الكذب القولي أو الفعلي . مثال القولي : أن يقول حصل كذا وكذا وهو لم يحصل .

ومثال الفعلي: أن يبيع عليه سلعة مدلسة بأن يظهر هذه السلعة وكأنها على أنها جديدة، لأن إظهاره إياها على أنها جديدة كأنه يقول بلسانه هي جديدة، فلا يحل له أن يكذبه لا بالقول ولا بالفعل.

«وَلاَ يَحْقِرُهُ» أي لا يستصغره، ويرى أنه أكبر منه، وأن هذا لا يساوي شيئاً. ثم قال: «التَّقوى هَاهُنا» يعني تقوى الله عزّ وجل في القلب وليست في اللسان ولا في الجوارح، وإنما اللسان والجوارح تابعان للقلب.

«وَيُشيرُ إِلَى صَدرِهِ ثَلاثَ مَرَّات » يعني قال: التقوى هاهنا، التقوى هاهنا، التقوى هاهنا، التقوى هاهنا، التقوى هاهنا، تأكيداً لكون القلب هو المدبر للأعضاء والباء هذه زائدة، وحسب بمعنى كافٍ و «أن يَحْقِرَهُ» مبتدأ والتقدير حقر أخيه كافٍ في الشر، وهذه الجملة تتعلق بقوله: «وَلا يَحْقِرُهُ» أي يكفي الإنسان من الإثم أن يحقر أخاه المسلم، لأن حقران أخيك المسلم ليس بالأمر الهين.

«كُلُ المُسلِم عَلَى المُسلِم حَرَام» ثم فسر هذه الكلية بقوله: «دَمُهُ وَمَالُهُ

وَعِرضُهُ » يعني أنه لا يجوز انتهاك دم الإنسان ولا ماله ولا عرضه ، كله حرام .

#### \* من فوائد الحديث:

١- أن هذا الحديث العظيم ينبغي للإنسان أن يسير عليه في معاملته
 إخوانه، لأنه يتضمن توجيهات عالية من النبي ﷺ.

٢\_تحريم الحسد لقوله ﷺ «لا تَحَاسَدوا».

وهل النهي عن وقوع الحسد من الجانبين، أو من جانب واحد؟

الجواب: من جانب واحد، يعني لو فرضنا إنساناً يريد أن يحسد أخاه وذاك قلبه سليم لا يحسد صار هذا حراماً، فيكون التفاعل هنا في قوله «لا تحاسدوا» ليس من شرطه أن يكون من الجانبين، كما إذا قلت: لا تقاتلوا يكون القتال من الجانبين.

فإن قال قائل: ما يرد على القلب أحياناً من محبة كون الإنسان أعلى من أخيه، فهل يدخل في الحسد؟

فالجواب: لا، لأن الرجل لم يكره نعمة الله عزّ وجل على هذا العبد، لكن أحب أن يفوقه، وهذا شيء طبيعي، ولذلك لما ألقى النبي على أصحابه السؤال: أن من الشجر شجرة مثلها مثل المؤمن، كلهم لم يعرفوها، ذكروا أشياء من الشجر لكنها لم تكن إياها، وابن عمر رضي الله عنهما يقول: وقع في قلبي أنها النخلة، ولكني أصغر القوم فلم أتكلم، قال أبوه: وددت أنك قلت هذا(١)، لأنه إذا قالها تفوق على الحاضرين.

ولو قال قائل: فإن وقع في قلبه حسد لشخص ولكنه يدافعه ولم يعتد على الشخص، فهل يؤاخذ به؟

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري، كتاب العلم، باب طرح الإمام المسألة، (٦٢)، ومسلم، كتاب الجنة والنار، باب مثل المؤمن مثل النخلة، (٢٨١١)، (٦٤).

فمن الناس من إذا حسد بغى فتجده مثلاً يتكلم في الشخص المرموق عند الناس الذي يعتبر رمزاً للإنفاق في سبيل الله وفي الصدقات، ويأخذ بمدحه ثم يقول: لكنه يتعامل بالربا، فإذا قال هذه الكلمة معناها أنه أهبط ميزانه عند الناس، وهذا حسد والعياذ بالله.

وكذلك مع العلماء، وأكثر ما يكون الحسد بين المتفقين في مهنة، كالحسد بين العلماء، والحسد بين التجار، والحسد بين أهل الصنائع، هذا الغالب، وإلا فمن المعلوم أنه لا يأتي نجار مثلاً يحسد عالماً.

والحسد على مراتب:

الأولى: أن يتمنى أن يفوق غيره، فهذا جائز، بل وليس بحسد.

الثانية: أن يكره نعمة الله عزّ وجل على غيره، ولكن لا يسعى في تنزيل مرتبة الذي أنعم الله عزّ وجل عليه ويدافع الحسد، فهذا لا يضره، ولكن غيره أكمل منه.

<sup>(</sup>۱) أخرجه الطبراني في المعجم الكبير، ج٣/ ص٢٢٨، (٣٢٢٧)، رابن عبدالبر في «التمهيد» ٦/ ١٢٥ فذكره ابن حجر في الفتح وقال: «هذا مرسل أو معضل لكن له شاهد من حديث أبي هريرة أخرجه البيهقي في الشعب» ١٠/ ٢١٣.

الثالثة: أن يقع في قلبه الحسد ويسعى في تنزيل مرتبة الذي حسده، فهذا هو الحسد المحرم الذي يؤاخذ عليه الإنسان.

والحسد من خصال اليهود، كما قال الله تعالى: ﴿ وَدَّ كَيْرُ مِّنَ مِنْ بَعْدِ إِيمَانِكُمْ كُفَّارًا حَسَدًا مِّن عِندِ أَنفُسِهِم ﴾ أَهَلِ ٱلْكِنْبِ لَو يَرُدُّونَكُم مِنْ بَعْدِ إِيمَانِكُمْ كُفَّارًا حَسَدًا مِّن عِندِ أَنفُسِهِم ﴾ [البقرة: ١٠٩] قال الله تعالى في ذمهم ﴿ أَمْ يَحْسُدُونَ ٱلنَّاسَ عَلَى مَا ءَاتَلَهُمُ ٱللَّهُ مِن فَضَيابِهُم فَقَدُ ءَاتَيْنَا عَالَ إِبْرَهِيمَ ٱلْكِنْبَ وَٱلْحِكَمَة وَءَاتَيْنَاهُم مُلَكًا عَظِيمًا ﴿ وَالنَاسَاء: ٥٤].

والحسد يضر صاحبه لأن الحاسد لا يبقى مسروراً والعياذ بالله إذ إن نعم الله على العباد تترى ولا منتهى لها، وهذا الرجل كلما رأى نعمة من الله على غيره زاد غماً وهماً.

والحسد اعتراض على قدر الله عزّ وجل لأنه يريد أن يتغير المقدور، ولله الحكمة فيما قدره.

٣ تحريم المناجشة ولو من جانب واحد، وسبق أن النجش في البيع: هو أن يزيد في السلعة وهو لا يريد شراءها، وضربنا لهذا أمثلة.

ولكن لو أن الرجل يزيد في السلعة من أجل أن يربح منها، بمعنى أنه لا يريدها، بل يريد الربح منها، فلما ارتفع سعرها تركها فهل يعد هذا نجشاً؟ الجواب: لا يعد هذا نجشاً، لأن هذا له غرض صحيح في الزيادة، وهو

<sup>(</sup>۱) ذكر شيخنا - رحمه الله وغفر له - الحسد وخطره ومحاذير يقع فيها الحاسد وخطره وأضراره في كتاب العلم الصفحات ۷۱ - ۷۶ و۱۰۲ و۲۹۸ - ۲۹۹.

إرادة التكسب، كما لوكان يريد السلعة، وهذا يقع كثيراً بين الناس، تُعرَض السلعة والإنسان ليس له رغبة فيها ولا يريدها، ولكن رآها رخيصة فجعل يزيد فيها حتى إذا بلغت ثمناً لا يرى معه أن فيها فائدة تركها، فنقول: هذا لا بأس به، لأنه لم يرد إضرار الآخرين إنما ظن أن فيها فائدة فلما رأى أن لا فائدة تركها.

٤ النهي عن التباغض، وإذا نُهي عن التباغض أمر بالتحاب، وعلى هذا
 فتكون هذه الجملة مفيدة لشيئين:

الأول: النهي عن التباغض وهو منطوقها.

والثاني: الأمر بالتحاب، وهو مفهومها.

ولكن إذا قال قائل: كيف نتصرف في التباغض، والبغضاء والمحبة ليست باختيار الإنسان، ولهذا لما ذكر العلماء \_ رحمهم الله \_ أن الرجل المتزوج لأكثر من واحدة يلزمه العدل قالوا: إلا في المحبة، وعللوا ذلك بأن المحبة لا يمكن السيطرة عليها وكذلك البغضاء؟

فالجواب على هذا: أن نقول: المحبة لها أسباب، والبغضاء لها أسباب، فابتعد عن أسباب البغضاء وأكثر من أسباب المحبة، فمثلاً إذا كنت أبغضت شخصاً لأنه عمل عملاً ما، فاذكر محاسنه حتى تزيل عنك هذه البغضاء، وإلا ستبقى على ما أنت عليه من بغضائه، ولهذا قال النبي على لا يبغض يفرك مؤمن مؤمنة إن كرة مِنها خُلُقاً رضي مِنها خُلُقاً آخر»(١) أي لا يبغض الرجل زوجته لأنها أساءت في خلق واحد، بل يقارن: إن كره خلقاً منها رضي منها خلقاً آخر.

<sup>(</sup>۱) أخرجه مسلم، كتاب الرضاع، باب الوصية بالنساء (١٤٦٩)، (٦١).

كذلك المحبة: يذكر بقلبه ما يكون سبباً لمحبة الرجل من الخصال الحميدة والآداب العالية وما أشبه ذلك.

فالبغضاء لها سبب والمحبة لها سبب، فليفعل أسباب المحبة وليتجنب أسباب البغضاء.

٥ ـ النهي عن التدابر، سواء بالأجسام أم بالقلوب.

التدابر بالأجسام: بأن يولي الإنسان ظهره ظهر أخيه، لأن هذا سوء أدب، ويدل على عدم اهتمامه به، وعلى احتقاره له، ويوجب البغضاء.

والتدابر القلبي بأن يتجه كل واحد منا إلى جهة أخرى، بأن يكون وجه هذا يمين ووجه هذا شمال، ويتفرع على هذا:

وجوب الاجتماع على كلمة واحدة بقدر الإمكان، فلنقرب الهوة بيننا حتى نكون على هدف واحد، وعلى منهاج واحد، وعلى طريق واحد، وإلا حصل التدابر. أ

وانظر الآن الأحزاب الموجودة في الأمم كيف هم متدابرون في الواقع، كل واحد يريد أن يقع الآخر في شَرَك الشر، لأنهم متدابرون.

فالتدابر حرام، والسيما التدابر في القلوب، لما يترتب عليه من الفساد.

٦- تحريم بيع الرجل على بيع أخيه، ومثاله سبق ذكره في الشرح.

وهل هذا يشمل ما كان بعد زمن الخيار، وما كان في زمن الخيار، أو خاص فيما إذا كان ذلك في زمن الخيار؟

الجواب: في هذا للعلماء قولان:

القول الأول: أن تحريم البيع على بيع أخيه إذا كان هناك خيار، لأنه إذا كان هناك خيار، لأنه إذا كان هناك خيار تمكن من فسخ البيع، وأما إذا لم يكن خيار فلا حرج.

القول الثاني: أن تحريم بيع الرجل على بيع أخيه، يشمل ما كان في زمن الخيار وما كان بعد زمن الخيار. وما كان بعد زمن الخيار. لعموم قوله ﷺ: «ولا يبع بعضكم على بيع بعض».

وأضرب لهذا مثلاً: زيد باع سلعة على عمرو بمائة ريال، وجاء بكر وقال لعمرو: أنا أعطيك مثلها بتسعين ريالاً، فهل هذا حرام، سواء كان في زمن الخيار أو بعد زمن الخيار، أو خاص بزمن الخيار؟

ننظر: إذا كان البائع قد أعطى المشتري مهلة ثلاثة أيام خيار، وبكر جاء إلى عمرو في هذه المدة، وقال: أنا أعطيك مثلها بتسعين، هنا يتمكن عمرو من فسخ البيع لأنه يوجد خيار.

أما إذا لم يكن خيار بأن باع زيد على عمرو هذه السلعة بمائة ريال وتقابضا، ولا خيار بينهما، ثم جاء بكر بعد ذلك، وقال لعمرو: أنا أعطيك مثلها بتسعين ريالاً، فقد اختلف العلماء في هذا، والصحيح القول الثاني وهو أن التحريم يشمل ما كان في زمن الخيار وما كان بعذر من الخيار، لأنه إذا كان قبل زمن الخيار فالأمر واضح بأن يفسخ البيع ويشتري من الثاني، لكن بعد زمن الخيار أيضاً لا يجوز لأنه يترتب عليه مفاسد:

أولاً: أن المشتري يكون في قلبه حقد على البائع، ويقول: هذا الرجل غلبني وخدعني.

ثانياً: أن المشتري يندم ويقول: كيف أشتري هذا بمائة وهو بتسعين، وإدخال الندم على المسلم محرم.

ثالثاً: أنه ربما يسعى المشتري إلى إحداث عيب في السلعة، أو إلى دعوى اختلال شرط من الشروط من أجل أن يفسخ البيع.

فلذلك كان القول الراجح في هذه المسألة: إن بيع المسلم على المسلم حرام، سواء كان في زمن الخيار أو بعد زمن الخيار.

وهل يقال: إن شراء الإنسان على شراء أخيه كبيعه على بيع أخيه؟

فالجواب: نعم، إذ إن المعنى واحد، ومثال الشراء على شراء أخيه، أن يبيع زيد على عمرو سلعة بمائة، فيذهب بكر إلى زيد - البائع - ويقول: أنا أشتريها منك بمائة وعشرين، فهذا حرام لما فيه من العدوان، وإحداث العداوة والبغضاء والنزاع بين الناس.

وسبق لنا: هل هذا خاص في زمن الخيار أو هو عام؟ وبينًا أن القول الراجح إنه عام.

٧ وجوب الأخوة الإيمانية ، لقوله عَلَيْكُ : «وكونوا عِبَادَ اللهِ إخواناً». ولكن كيف يمكن أن يُحْدِثَ الإنسان هذه الأخوة؟

فالجواب: أن يبتعد عن كل تفكير في مساوىء إخوانه، وأن يكون دائما يتذكر محاسن إخوانه، حتى يألفهم ويزول ما فيه قلبه من الحقد.

ومن ذلك: الهدايا، فإن الهدية تُذهِب السخيمة وتوجب المودة.

ومن ذلك: الاجتماع على العبادات ولا سيما على الصلوات الخمس والجمع والأعياد، فإن هذا يوجب المودة والأخوة، والأسباب كثيرة، والموانع كثيرة أيضاً، لكن يجب أن يدافع الموانع.

٨\_أن النبي ﷺ لما أمر أن نكون إخواناً بيّن حال المسلم مع أخيه .

٩\_أن المسلم على المسلم حرام: دمه وماله وعرضه.

• ١ ـ أنه لا يجنى عليه بأي جناية تريق الدم أو بأي جناية تنقص المال، سواء كان بدعوى ماليس له أو بإنكار ما عليه.

١١ ـ تحريم عرض المسلم، يعني غيبته، فغيبة المسلم حرام، وهي من كبائر الذنوب كما قال ابن عبد القوي في منظومته:

وقد قيل صغرى غيبة ونميمة وكلتاهما كبرى على نص أحمد

والغيبة فسرها النبي على بأنها: ذكرك أخاك بما يكره في غيبته (١) فإن كان في حضوره فهو سب وليس بغيبة ، لأنه حاضر يستطيع أن يدافع عن نفسه ، وقد شبهها الله عزّ وجل بأكل لحم الميت تقبيحاً لها حتى لا يقدم أحد عليها .

واعلم أن الغيبة تختلف مراتبها باختلاف ما ينتج عنها، فغيبة الأمراء أعظم من غيبة عامة الناس، لأن غيبتهم تؤدي إلى كراهتهم، وإلى التمرد عليهم، وإلى عدم تنفيذ أوامرهم التي يجب تنفيذها، وربما تؤدي إلى الخروج المسلح عليهم، فيحصل بذلك من الشر ما الله به عليم.

كذلك أيضاً غيبة العلماء أشد من غيرهم، لأن غيبة العلماء تتضمن الاعتداء على ما يحملونه من الشريعة، لأن الناس إذا خف ميزان العالم عندهم لم يقبلوا منه.

ولذلك أحذركم ما حذرتكم به من قبل، من أولئك القوم الذين اعتبرُهُم مفسدين في الأرض، يأتون في المجالس يغتابون فلاناً وفلاناً، مع أنك لو فكرت لوجدت عندهم من العيوب أكثر مما يعيبون به هذا الشخص، احذروا هؤلاء، لا تركنوا إليهم وانبذوهم من مجالسكم نبذاً، لأنهم مفسدون في الأرض، سواء قصدوا أو لم يقصدوا، فالفساد متى حصل فصاحبه مفسد، لكن مع نية الإفساد يكون ضرره أكثر وأعظم.

كما أن التشبه بالكفار مثلاً متى حصل ولو بغير قصد التشبه ثبت حكمه، ومع نية التشبه يكون أعظم.

١٢ ـ أنه لا يحل ظلم المسلم بأي نوع من أنواع الظلم، والظلم ظلمات يوم القيامة، وقد قال النبي ﷺ لأصحابه: «مَنْ تَعدُونَ المُفلِسَ فيكُم؟» قَالوا:

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم، كتاب البر والصلة والآداب، باب تحريم الغيبة، (٢٥٨٩)، (٧٠).

الذي لَيسَ عِندَهُ دِرهَم وَلاَ دينَار ـ أو وَلاَ مَتَاع ـ قَالَ: «المُفْلِس مَنْ يَأْتِي يَومَ القيامَةِ بِحَسَنَات أَمثَالِ الْجِبَالِ، فَيَأْتِي وَقَدْ ضَرَبَ هَذَا، وَشَتَم هَذَا، وَأَخَذَ مَالَ هَذَا، فَيأَخُذُ مَالَ هَذَا، فَيأَخُذُ مَالَ هَذَا، فَيأَخُذُ مَالَ هَذَا، فَيأُخُذُ مَالَ هَذَا، فَيأُخُذُ مَالَ مَنْ حَسَنَاتِهِ، وَهَذَا مِنْ حَسَنَاتِهِ، فَإِنْ لَمْ يَبْقَ مِنْ حَسَنَاتِهِ، فَإِنْ لَمْ يَبْقَ مِنْ حَسَنَاتِهِ مَنْ مَي عَلَيْهِ ثُمَ طُرِحَ في النَّارِ»(١).

١٣ ـ وجوب نصرة المسلم، وتحريم خذلانه، لقوله: «وَلاَ يَخْذُلُهُ» ويجب نصر المسلم، سواء كان ظالماً أو مظلوماً، كما قال النبي عَلَيْهِ: «انصُر أَخَاكَ ظَالِماً أَوْ مَظْلُوماً» قَالُوا: يَا رَسُولَ اللهِ هَذَا المَظلُوم، فَكَيف نَنصُرُ الظَّالِمَ؟ قَالَ: «تَمنَعهُ مِنْ الظلم فَذَلِكَ نصرُكَ إِيَّاهُ» (٢) وأنت إذا منعته من الظلم فقد نصرته على نفسه، وأحسنت إليه أيما إحسان.

15 ـ وجوب الصدق فيما يخبر به أخاه، وأن لا يكذب عليه، بل ولا غيره أيضاً، لأن الكذب محرم حتى ولو كان على الكافرين، لكن ذكره في حق المسلم لأن السياق في ذلك.

فإن قال قائل: ما تقولون في التورية؟

فالجواب: التورية فيها تفصيل:

١ \_ إن أدت إلى باطل فهي حرام.

٢ \_ إن أدت إلى واجب فهي واجبة .

٣ \_ إن أدت إلى مصلحة أو حاجة فجائزة.

٤ ـ أن لا يكون فيها هذا ولا هذا ولا هذا، فاختلف العلماء فيها: هل
 تجوز أو لا تجوز؟

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم، كتاب البر والصلة والآداب، باب تحريم الظلم، (١٥٨١)، (٥٥).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري، كتاب المظالم، باب أعن أخاك ظالماً أو مظلوماً، (٢٤٤٤).

والأقرب أنه لا يجوز الإكثار منها، وأما فعلها أحياناً فلا بأس لاسيما إذا أخبر صاحبه بأنه مورً، لنضرب لهذا أمثالاً خمسة:

المثال الأول: في التورية المحرمة التي تؤدي إلى الباطل: تخاصم شخصان عند القاضي فقال أحدهما لي في ذمة فلان ألف ريال، فهذه دعوى، فأنكر المدَّعى عليه فنقول للمدَّعي: هات البينة. فقال: ليس عندي بينة، فإذا قال هذا توجهت اليمين على المدَّعي عليه، فأقسم المدَّعى عليه وقال: والله ما له عندي شيء.

وأراد بـ (ما) اسم الموصول، اسم الموصول يعني: الذي، أي الذي له عندي شيء، وهو صحيح، أن ألف ريال شيء، فهذه تورية حرام لأنها تؤدي إلى محرم، أي أكل المال بالباطل.

ثم إن هذا الرجل لا ينجو في الآخرة، لقول النبي ﷺ: «يَمينُكَ عَلَى مَا يُصَدِّقُكَ بِهِ صَاحِبكَ»(١).

المثال الثاني: التورية الواجبة: مثل أن يسأل ظالم عن مكان شخص يريد أن يقتله، فسأل رجلاً، وقال: أتدري أين فلان؟ وهو يدري أنه في المكان الفلاني، فقال: لاأدري، وينوي لا أدري عن كل أحواله، فقال له: هل هو في هذا البيت؟ وهو يدري أنه في البيت، فقال: ليس في البيت، وينوي ليس في السطح مثلاً أو ليس في الدور الأسفل، أو ليس في الحجرة الفلانية.

فهذه التورية حكمها الوجوب، لأن فيها إحياء نفس.

المثال الثالث: أن تكون التورية لمصلحة: سأل رجل عن شخص في

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم، كتاب الأيمان، باب يمين الحالف على نية المستحلف، (١٦٥٣)، (٢٠).

حلقة علم فقال الحاضرون: ليس ها هنا ويشيرون إلى شيء ليس هو فيه، بل هو في مكان آخر، فهذه مصلحة.

ويذكر أن الإمام أحمد ـ رحمه الله ـ كان في جلسة فجاء رجل يسأل عن المروذي، فقال الإمام أحمد: ليس المروذي ها هنا، وما يصنع المروذي هاهنا، وأشار إلى يده، يعني أنه ليس في يده وهو ليس في يده، لكنه حاضر.

المثال الرابع: أن تكون التورية لحاجة: كأن يلجئك رجل في سؤال عن أمور بيتك، وأنت لا تريد أن تخبره عن أمور بيتك، فهنا تحتاج إلى التورية، فإذا قال مثلاً: أنت تفعل في بيتك كذا وكذا، وأنت لا تحب أن يطلع على هذا، فتقول: أنا لا أفعل. وتنوي لا تفعل في زمن لست تفعل فيه هذا الذي سأل عنه، فالزمن متسع فمثلاً: أنت تفعله في الضحى فتقول: أنا لا أفعل هذا يعني في الصباح والمساء، فهذه حاجة.

المثال الخامس: أن لا تكون التورية لحاجة ولا لمصلحة ولا واجب ولا حرام، فهذه مختلف فيها، فقال شيخ الإسلام ابن تيمية \_ رحمه الله \_ لا تحل التورية، وقال إنها حرام، لأن التورية ظاهرها يخالف باطنها، إذ أن معنى التورية أن ينوي بلفظه ما يخالف ظاهرة، ففيها نوع من الكذب، وهذا لا تجوز.

وفيها أيضاً مفسدة، وهي: أنه إذا اطّلِعَ أن الأمر خلاف ما فهمه المخاطب وصف هذا الموري بالكذب وساء ظنه فيه وصار لا يصدقه، وصار هذا الرجل يلعب على الناس، وما قاله الشيخ - رحمه الله تعالى - قوي بلاشك.

لكن لو أن الإنسان فعل ذلك أحياناً فأرجو أن لا يكون فيه حرج، لاسيما إن أخبر صاحبه فيما بعد، وقال: إني قلت كذا وكذا، وأريد كذا وكذا، خلاف

ظاهر الكلام، والناس قد يفعلون ذلك على سبيل المزاح، مثل أن يقول لك صاحبك: متى تزورني؟ أنا أحب أن تزورني، فقلت له: بعد غد، هو سيفهم بعد غد القريب، وأنت تريد بعد غد مالا نهاية له إلى يوم القيامة، وهذا يؤخذ من قول النبي على لا لعمر رضي الله عنه في صلح الحديبية لما قال للرسول على الست تحدثنا أننا سنأتي البيت ونطوف به قال: نعم، لكني لم أقل هذا العام وإنك آتيه ومطوف به

وجرت لشيخنا عبدالرحمن بن سعدي \_ رحمه الله \_ قصة حول هذا الموضوع، جاءه رجل في آخر شهر ذي الحجة، أي باقي أيام على انقضاء السنة، وقال له: يا شيخ نريد وعداً، فقال: هذه السنة لا يمكن أن أواعدك فيها، فظن المتكلم أنها إثنا عشر شهراً، فغضب، ولما رآه الشيخ غضب قال له: لم يبق في السنة إلا عشرة أيام أو نحوها، فاقتنع الرجل، فمثل هذا لا بأس به أحياناً لاسيما إذا أخبر صاحبه.

١٥ \_ تحريم احتقار المسلم مهما بلغ في الفقر وفي الجهل، فلا تحتقره، قال النبي ﷺ: «رُبَّ أَشْعَتُ أَغْبَرَ مَدفوع بِالأَبُوابِ لُو أَقْسَمَ عَلَى اللهِ لأَبْرَهُ "(٢).

أشعث أغبر لا يستطيع أن ينظف نفسه، مدفوع بالأبواب لا يُفتح له، وإذا فتح له أحد وعرف أنه فلان رد الباب عليه، فدفعه بالباب، يقول النبي عليه: «لو أقسَمَ عَلى اللهِ لأبرَهُ» فكيف تحتقر أخاك المسلم؟!

ولعل يوماً من الدهر يكون أعلى منك، ولهذا قال الشاعر الجاهلي:

لا تهين الفقير علك أن تر كسع يسوماً والسدهر قد رفعه

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري، كتاب الشروط، باب الشروط في الجهاد (٢٧٣١)، (٢٧٣٢).

<sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم، كتاب البر والصلة والآداب، باب فضل الضعفاء والخاملين، (٢٦٢٢)، (١٣٨).

تركع يوماً: أي تذل، وهذا أمر مشاهد، كم من أناس كانوا فقراء في أول حياتهم لايؤبه لهم فصاروا قادة وصاروا أغنياء.

إذاً لا تحقر أخاك المسلم، حتى لو سألته عن مسألة كلٌ يفهمها وهو لم يفهمها لاتحتقره، فلعل الله يفتح عليه ويتعلم من العلم ما يكون به أعلم منك.

١٦ ـ أن التقوى محلها القلب، لقوله ﷺ: «التقوى هَا هُنا، وَأَشَارَ إِلَى صَدرِهِ» يعني في قلبه.

النبي النبي

۱۸ ـ الرد على أولئك المجادلين بالباطل الذين إذا فعلوا معصية بالجوارح ونُهوا عنها قالوا: التقوى هاهنا، فما جوابنا على هذا الجدلي؟

جوابنا أن نقول: لو اتقى ما هاهنا لاتقت الجوارح، لأن النبي عَلَيْهُ قال: «أَلَا وَإِنَّ في الجَسَدِ مُضغَة إذا صَلحَت صَلحَ الجَسَد كُلُّهُ، وَإِذَا فَسَدَت فَسَدَ الجَسَدُ كُلُّهُ أَلاَ وَهِيَ القَلْب»(١).

١٩ ـ عظمة احتقار المسلم، لقوله: «بِحَسبِ امرىء مِنَ الشَّرِّ أَن يَحْقِرَ أَخاهُ المُسلِم».

٢٠ وجوب احترام المسلم في هذه الأمور الثلاثة: دمه وماله وعرضه، والله الموفق.

<sup>(</sup>۱) سبق تخریجه صفحة (۱۲٤).

**4778** 

## الحديث السادس والثلاثون

عَنْ أَبِي هُرَيْرة رضي الله عنه عَنِ النّبِي ﷺ قَالَ: «مَنْ نَفَّسَ عَنْ مُؤْمِن كُرَبَةً مِنْ كُرَبَةً مِنْ كُرَبِ يَوْمَ القِيَامَةِ، وَمَنْ يَسَّرَ عَلَى كُربَةً مِنْ كُرَبِ يَوْمَ القِيَامَةِ، وَمَنْ يَسَّرَ عَلَى كُربَةً مِنْ كُرَبِ يَوْمَ القِيَامَةِ، وَمَنْ يَسَرَ عَلَى مُعْسِرٍ يَسَّرَ الله عَلَيْهِ في الدُنْيَا والآخِرَة، وَمَنْ سَتَرَ مُسْلِماً سَتَرَهُ الله في الدُنْيَا والآخِرَة، وَمَنْ سَلَكَ طَرِيقاً والآخِرَة، والله في عَونِ العَبْدِ مَا كَانَ العَبْدُ في عَوْنِ أَخِيهِ، وَمَنْ سَلَكَ طَرِيقاً يَلْتَمِسُ فِيهِ عِلْمَا سَهَلَ الله لَهُ بِهِ طَرِيقاً إِلَى الجَنَّةِ، وَمَا اجْتَمَعَ قَومٌ في بَيْتٍ من يَلْتَمِسُ فِيهِ عِلْمَا سَهَلَ الله وَيَتدارَسُونَه بَيْنَهُم إِلا نَزَلَت عَلَيْهُمْ السّكِينَة وَغَشيبَهم بيوتِ الله يتلون كِتَابِ الله وَيَتدارَسُونَه بَيْنَهُم إِلا نَزَلَت عَلَيْهُمْ السّكِينَة وَغَشيبَهم الرّحْمة وَحَفَتَهُمُ المَلاَئِكَة وَذَكَرهُمْ الله فيمَن عِنْدَهُ، وَمَنْ بَطّا بِهِ عَمَلُهُ لَمْ يُسْرِعْ بِهِ السّكِينَة وَخَشيبَهم أَلْرَحْمة وَحَفَتَهُمُ المَلاَئِكَة وَذَكَرهُمْ الله فيمَن عِنْدَهُ، وَمَنْ بَطّا بِهِ عَمَلُهُ لَمْ يُسْرِعْ بِهِ نَسَابُهُ اللهُ اللهُ عَلَى الْمَالِكُونَة وَذَكَرهُمْ الله فيمَن عِنْدَهُ، وَمَنْ بَطّا بِهِ عَمَلُهُ لَمْ يُسْرِعْ بِهِ نَسَالُهُ اللهُ اللهُ

### الشرح

قوله: «مَنْ نَفَّسَ» أي وسَّعَ.

«عَنْ مُؤمِنٍ كُرْبَةً» الكربة ما يكرب الإنسان ويغتم منه ويتضايق منه.

«مِنْ كُربِ الدنيا» أي من الكرب التي تكون في الدنيا وإن كانت من مسائل الدين، لأن الإنسان قد تصيبه كربة من كرب الدين فينفَسُ عنه.

«نَفَّسَ الله عَنْهُ كُرْبَةً مِنْ كُرَبِ يَومِ القِيَامَة» الجزاء من جنس العمل من حيث الجنس، تنفيس وتنفيس، لكن من حيث النوع يختلف اختلافاً عظيماً،

<sup>(</sup>۱) أخرجه مسلم، كتاب الذكر والدعاء، باب فضل الاجتماع على تلاوة القرآن وعلى الذكر، (۲٦٩٩)، (٣٨).

فكُرب الدنيا لا تساوي شيئاً بالنسبة لكُرب الآجرة، فإذا نفس الله عن الإنسان كربة من كرب الآخرة كان ثوابه أعظم من عمله.

وقوله: «يَومِ القيامَةِ» هو الذي تقوم فيه الساعة، وسمي بذلك لثلاثة أمور:

الأول: أن الناس يقومون فيه من قبورهم لله عزّ وجل، قال الله تعالى: ﴿ يَوْمَ يَقُومُ ٱلنَّاسُ لِرَبِّ ٱلْعَالَمِينَ ﴿ ﴾ [المطففين: ٦].

الثاني: أنه تقام فيه الأشهاد، كما قال تعالى: ﴿ إِنَّا لَنَنْصُرُ رُسُلَنَا وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللّهُ وَاللَّهُ وَاللَّا اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّالَّالِمُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّ

الثالث: أنه يقام فيه العدل، لقول الله تعالى: ﴿ وَنَضَعُ ٱلْمَوَزِينَ ٱلْقِسَطَ لِيَوْمِ اللهِ تَعَالَى: ﴿ وَنَضَعُ ٱلْمَوَزِينَ ٱلْقِسَطَ لِيَوْمِ اللهِ تَعَالَى اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ

«ومَنْ يَسَّرَ» أي سهَّل.

«عَلَى مُعسَر» أي ذي إعسار قال الله تعالى: ﴿ وَإِن كَانَ ذُوعُسَرَةٍ فَنَظِرَةُ اللهُ تَعالَى: ﴿ وَإِن كَانَ ذُوعُسَرَةٍ فَنَظِرَةُ إِلَى مَيْسَرَةً ﴾ [البقرة: ٢٨٠].

«يَسَّرَ الله عَلَيْهِ في الدُّنْيَا وَالآخِرَةِ» ويشمل هذا التيسير تيسير المال، وتيسير التعليم وغير ذلك، أي نوع من أنواع التيسير.

وهنا ذكر الجزاء في موضعين:

الأول: في الدنيا، والثاني في الآخرة.

«ومَنْ سَتَر مُسْلِماً» أي أخفى وغطى، ومنه الستارة تخفي الشيء وتغطيه، والمقصود ستر مسلماً ارتكب ما يعاب. إما في المروءة والخلق، وإما في الدين والعمل، «سَتَرَهُ الله في الدُّنْيَا وَالآخِرَةِ».

«والله في عَوْنِ العبد مَا كَانَ العَبْدُ في عُونِ أَخيهِ» يعني أنك إذا أعنت أخاك كان الله في عونك كما كنت تعين أخاك.

ويرويه بعض العوام: «ما دام العبد في عون أُخيه» وهذا غلط، لأنك إذا قلت: «ما دام العبد في عون أخيه» صار عون الله لا يتحقق إلا عند دوام عون الأخ، ولم يُفهم منه أن عون الله للعبد كعونه لأخيه، فإذا قال: «ما دام العبد في عون أخيه» عُلم أن عون الله عزّ وجل كعون الإنسان لأخيه.

وما دام هذا اللفظ «ما كان العبد في عون أخيه» هو اللفظ النبوي فلا يعدل عنه . «وَمَنْ سَلَكَ طَرِيقاً» أي دخله ومشى فيه .

«يَلتَمِسُ فيهِ عِلْمَاً» أي يطلب علماً.

«سَهَّلَ الله لَهُ بِهِ طَرِيقاً إلَى الجَنَّة» يعني سهل الله له هداية التوفيق بالطريق الى الجنة، والمراد بالعلم هنا علم الشريعة وما يسانده من علوم العربية والتاريخ وما أشبه ذلك.

أما العلوم الدنيوية المحضة كالهندسة وشبهها فلا تدخل في هذا الحديث، لكن هل هي مطلوبة أو لا؟

يأتي إن شاء الله في الفوائد.

والجنة: «هي الدار التي أعدها الله تعالى لأوليائه المتقين، فيها ما لا عين رأت ولا أذن سمعت ولا خطر على قلب بشر» وأوصافها وأوصاف ما فيها من النعيم موجود في الكتاب والسنة بكثرة.

«ومَا اجتمَعَ قَومٌ في بيَتٍ مِنْ بيوتِ الله» ما: نافية بدليل أنها جاء بعدها (إلا) المثبتة.

وبيوت الله هي المساجد، كما قال الله تعالى: ﴿ فِي بُيُوتٍ أَذِنَ اللهَ أَن تُرْفَعَ وَيُذَكَرَ فِيهَا اللهُ هَي المساجد، كما قال الله تعالى: ﴿ فِي بُيُوتٍ أَذِنَ اللّهُ أَن تُرْفَعَ وَيُذَكَرَ فِيهَا السّمُهُ يُسَيِّحُ لَهُ فِيهَا بِٱلْغُدُو وَالْأَصَالِ ﴿ رَجَالُ لَا نَلْهِ بِهِمْ يَجَدَرُهُ وَلَا بَيْعُ عَن ذِكْرِ اللّهِ ﴾ [النور: ٣٦، ٣٧].

«يَتلونَ كِتَابَ الله» أي يقرؤونه لفظاً ومعنى .

أما اللفظ فظاهر ، وأما المعنى : فالبحث في معاني القرآن .

«وَيَتَكَارَسُونَهُ بِيُّنَهُم» أي يدرس بعضهم على بعض هذا القرآن .

«إِلاَّ نَزَلَت عَلَيهم السَّكينَة» أي طمأنينة القلب، وانشراح الصدر.

«وَغَشَيَتَهُم الرَّحْمَة» أي غَطتهم، والرحمة هنا يعني رحمة الله عزَّ وجل.

«وَحَفَّتَهُمُ المَلائِكَةِ» أي أحاطت بهم إكراماً لهم.

"وَذَكرهُمْ الله فيمَن عِنْده "أي أن هؤلاء القوم الذين اجتمعوا في المسجد يتدارسون كلام الله عزّوجل يذكرهم الله فيمن عنده ، وهذا كقوله تعالى في الحديث القدسي: "مَن ذكرني في ملأ ذكرته في ملأ خير منهم "(١) فإذا ذكرت الله في ملأ بقراءة القرآن وغيره فإن الله تعالى يذكرك عند ملأ خير من الملأ الذي أنت فيهم.

"ومَنْ بَطَّأَ بِهِ عَمَلُهُ لَمْ يُسْرِع بِهِ نَسَبُهُ" بِطَأَ: بمعنىٰ أُخَّر، والمعنى: من أخره العمل لم ينفعه النسب، لقوله تعالى: ﴿ إِنَّ أَكْرَمَكُمْ عِندَ ٱللَّهِ أَلْقَلَكُمْ ﴾ [الحجرات: ١٣].

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري، كتاب التوحيد، إن قول الله تعالى: ﴿ويحذركم الله نفسه﴾، (۱) أخرجه البخاري، كتاب الذكر والدعاء والتوبة والاستغفار، باب الحث على ذكر الله تعالى، (٢٦٧٥)، (٢).

#### \* من فوئد هذا الحديث:

١ ـ الحث على تنفيس الكرب عن المؤمنين، لقوله: «مَنْ نَفَس عَنْ مُؤمِنْ كُربَةً مِنْ كُربَ يَوم القِيَامَةِ».
 مُؤمِنْ كُربَةً من كُرب الدُّنْيَا نَفَسَ الله عَنْهُ كُربَةً مِنْ كُربِ يَوم القِيَامَةِ».

وهذا يشمل: كُرَب المال، وكرب البدن، وكرب الحرب وغيرها فكل كربة تنفس بها عن المؤمن فهي داخلة في هذا الحديث.

٢ - أن الجزاء من جنس العمل، تنفيس بتنفيس، وهذا من كمال عدل الله عزّ وجل ولكن يختلف النوع، لأن الثواب أعظم من العمل، فالحسنة بعشر أمثالها إلى سبعمائة ضعف.

٣ ـ إثبات يوم القيامة، لقوله: «نَفَّسَ الله عَنهُ كُرَبَةً مِنْ كُرَبِ يَوم القيامَةِ».

٤ - أن في يوم القيامة كرباً عظيمة ، لكن مع هذا والحمد لله هي على المسلم يسيرة ، لقول الله تعالى : ﴿ وَكَانَ يَوْمًا عَلَى ٱلْكَفِرِينَ عَسِيرًا ﴿ إِلَا اللهِ عَلَى اللّهِ عَلَى ٱلْكَفِرِينَ غَيْرٌ يَسِيرٍ ﴿ وَكَانَ يَوْمًا عَلَى ٱلْكَفِرِينَ عَسِيرًا ﴿ إِللّهِ اللهِ عَزّوجل : ﴿ عَلَى ٱلْكَفِرِينَ غَيْرٌ يَسِيرٍ ﴿ إِللّهِ اللهِ عَزّوجل : ﴿ يَقُولُ ٱلْكَفِرُونَ هَذَا يَوْمٌ عَسِرٌ ﴿ إِللّهِ مَا المؤمن فإن الله عزّوجل ييسره عليه ويخففه عنه والناس درجات، حتى المؤمنون يختلف يسر هذا اليوم بالنسبة إليهم حسب ما عندهم من الإيمان والعمل الصالح.

٥ \_ الحث على التيسير على المعسر، وأنه ييسر عليه في الدنيا والآخرة.

والمعسر تارة يكون معسراً بحق خاص لك، وتارة يكون معسراً بحق لغيرك، والحديث يشمل الأمرين: «مَنْ يَسَّرَ عَلَى مُعْسِرٍ يَسَرَ الله عَلَيْهِ».

لكن إذا كان الحق لك فالتيسير واجب، وإن كان لغيرك فالتيسير

مستحب، مثال ذلك: رجل يطلب شخصاً ألف ريال، والشخص معسر، فهنا يجب التيسير عليه لقول الله تعالى: ﴿ وَإِن كَانَ ذُو عُسَرَةٍ فَنَظِرَةً إِلَى مَيْسَرَةً ﴾ [البقرة: ٢٨٠]، ولا يجوز أن يطلبه منه ولا أن يعرِّض بذلك، ولا أن يطالبه عند القاضي لقوله تعالى: ﴿ وَإِن كَانَ ذُو عُسَرَةٍ فَنَظِرَةً إِلَى مَيْسَرَةً ﴾.

ومن هنا نعرف خطأ أولئك القوم الذين يطلبون المعسرين ويرفعونهم للقضاء ويطالبون بحبسهم، وأن هؤلاء \_ والعياذ بالله \_ قد عصوا الله عزّوجل ورسوله ﷺ فإن الله تعالى يقول: ﴿ وَإِن كَاكَ ذُو عُسْرَةٍ فَنَظِرَةٌ إِلَىٰ مَيْسَرَةً ﴾.

فإن قال قائل: ما أكثر أهل الباطل في الوقت الحاضر الذين يدَّعون الإعسار؟ الإعسار وليسوا بمعسرين، فصاحب الحق لا يثق بادِّعائهم الإعسار؟

فنقول: نعم، الأمانات اليوم اختلفت لا شك، وقد يدعي الإعسار من ليس بمعسر، وقد يأتي بالشهود على أنه معسر، لكن إن تحقَّقت أو غلب على ظنك أنه معسر وجب عليك الكف عن طلبه ومطالبته.

أما إذا علمت أن الرجل صاحب حيلة وأنه موسر لكن ادعى الإعسار من أجل أن يماطل بحقك فهنا لك الحق أن تطلب وتطالب، هذا بالنسبة للمعسر بحق لك.

أما إذا كان معسراً بحق لغيرك فإن التيسير عليه سنة وليس بواجب، اللهم إلا أن تخشى أن يُساء إلى هذا الرجل المعسر ويحبس بغير حق وما أشبه ذلك، فهنا قد نقول بوجوب إنقاذه من ذلك، ويكون هذا واجباً عليك مادمت قادراً.

٦ أن التيسير على المعسر فيه أجران: أجر في الدنيا وأجر في الآخرة.

فإن قال قائل: لماذا لم يذكر الدنيا في الأول: «مَنْ نَفّسَ عَنْ مُؤمِنْ كُربَةً مِنْ كُربَةً مِنْ كُربَةً مِنْ كُربِ يَوْم القِيَامَةِ» فقط؟

قلنا: الفرق ظاهر، لأن من نفس الكربة أزالها فقط، لكن الميسر على المعسر فيه زيادة عمل وهو التيسير، وفرق بين من يرفع الضرر ومن يحدث الخير.

فالميسر محدث للخير وجالب للتيسير، والمفرج للكربة رافع للكربة فقط، هذا والله أعلم وجه كون الأول لا يجازى إلا في الآخرة، والثاني يجازى في الدنيا والآخرة.

٧ ـ الحث على الستر على المسلم لقوله: «وَمَنْ سَتَرَ مُسْلِماً سَتَرَهُ الله في الدُّنْيَا وَالآخِرَةِ».

ولكن دلت النصوص على أن هذا مقيد بما إذا كان الستر خيراً، والستر ثلاثة أقسام:

القسم الأول: أن يكون خيراً.

والقسم الثاني: أن يكون شرًّا.

والقسم الثالث: لا يدرى أيكون خيراً أم شرًّا.

أما إذا كان خيراً فالستر محمود ومطلوب.

مثاله: رأيت رجلاً صاحب خلق ودين وهيئة \_ أي صاحب سمعة حسنة \_ فرأيته في خطأ وتعلم أن هذا الرجل قد أتى الخطأ قضاءً وقدراً وأنه نادم، فمثل هذا ستره محمود، وستره خير.

الثاني: إذا كان الستر شراً: كالرجل وجدته على معصية، أو على عدوان على الناس وإذا سترته لم يزد إلا شراً وطغياناً، فهنا ستره مذموم ويجب

أن يكشف أمره لمن يقوم بتأديبه، إن كانت زوجة فترفع إلى زوجها، وإن كان ولداً فيرفع إلى أبيه، وإن كان مدرساً يرفع إلى مدير المدرسة، وهلم جرا.

الثالث: أن لا تعلم هل ستره خير أم كشفه هو الخير: فالأصل أن الستر خير، ولهذا يذكر في الأثر «لأن أخطىء في العفو أحب إليّ من أن أخطى في العقوبة» (١) فعلى هذا نقول: إذا ترددت هل الستر خير أم بيان أمره خير، فالستر أولى، ولكن في هذه الحال تتبع أمره، لا تهمله، لأنه ربما يتبين بعد ذلك أن هذا الرجل ليس أهلاً للستر.

٨ ـ أن الله تعالى في عون العبد ما كان العبد في عون أخيه، ففيه الحث على عون إخوانه من المسلمين في كل ما يحتاجون إلى العون فيه، حتى في تقديم نعليه له إذا كان يشق على صاحب النعلين أن يقدمهما، وحتى في إركابه السيارة، وحتى في إدناء فراشه له إذا كان في بَرِّ أو ما أشبه ذلك. لكن الحث على معونة أخيك المسلم، مقيد بما إذا كان على بر وتقوى، لقول الله تعالى: ﴿ وَتَعَاوَنُوا عَلَى البِّرِ وَالنَّقُوكَ المائدة: ٢] أما على غير البر والتقوى فينظر:

إن كان على إثم فحرام، لقوله تعالى: ﴿ وَلَا نَعَاوَثُواْ عَلَى ٱلْإِنْمِ وَٱلْعُدُونِ ﴾ [المائدة: ٢] وإن كان على شيء مباح فإن كان فيه مصلحة للمعان فهذا من الإحسان، وهو داخل في عموم قول الله تعالى: ﴿ وَالْحَسَنُواُ وَاللّهُ يُحِبُ ٱلْمُحْسِنِينَ ﴾ [المائدة: ٩٣] وإن لم يكن فيه مصلحة للمعان فإن معونته إياه أن ينصحه عنه، وأن يقول: تجنب هذا، ولا خير لك فيه.

<sup>(</sup>۱) عن عائشة قالت: قال رسول الله ﷺ: «ادرؤوا الحدود عن المسلمين ما استطعتم فإن كان له مخرج فخلوا سبيله، فإن الإمام إن يخطىء في العفو خير من أن يخطىء في العقوبة» أخرجه الترمذي، كتاب الحدود، باب ما جاء في درء الحدود، (١٤٢).

فباب المعونة واسع، والله تعالى في عون العبد ما كان العبد في عون أخيه.

٩ ـ علم الله عزّوجل بأمور الخلق وأنه يعلم من نفس عن مؤمن كربة،
 ومن يسر على معسر، ومن ستر مسلماً، ومن أعان مسلماً، فالله تعالى عليم
 بذلك كله.

1. بيان كمال عدل الله عزّوجل، لأنه جعل الجزاء من جنس العمل، وليتنا نتأدب بهذا الحديث ونحرص على تفريج الكربات وعلى التيسير على المعسر، وعلى ستر من يستحق الستر، وعلى معونة من يحتاج إلى معونة، لأن هذه الآداب ليس المراد بها مجرد أن ننظر فيها وأن نعرفها، بل المراد أن نتخلق بها، فرسول الله على إنما ساقها من أجل أن نتخلق بها، لا يريد منا أن نعلمها فقط، بل يريد أن نتخلق بها ولذلك كان سلفنا الصالح من الصحابة رضي الله عنهم والتابعين - رحمهم الله - يتخلقون بالأخلاق التي يعلمهم نبيهم محمد الله عنهم والتابعين - رحمهم الله - يتخلقون بالأخلاق التي يعلمهم نبيهم محمد الله عنهم والتابعين - رحمهم الله - يتخلقون بالأخلاق التي يعلمهم نبيهم

١١ ـ أن الجزاء من جنس العمل، بل الجزاء أفضل، لأنك إذا أعنت أخاك كان الله في عونك، وإذا كان الله في عونك كان الجزاء أكبر من العمل.

11 \_ الحث على سلوك الطرق الموصلة للعلم، بالترغيب فيما ذكر من ثوابه.

١٣ ـ الإشارة إلى النية الخالصة، لقوله ﷺ: «يَلْتَمِسُ فيهِ عِلْمَاً» أي يطلب العلم للعلم، فإن كان طلبه رياءً وهو مما يبتغي به وجه الله عزّوجل كان ذلك إثماً عليه.

وما ذكر عن بعض العلماء من قولهم: (طلبنا العلم لغير الله فأبى أن يكون إلا الله) فمرادهم أنهم في أول طلبهم لم يستحضروا نية كونه لله عزّوجل ثم فتح الله عليهم ولا يظهر أنهم أرادوا أنهم طلبوا العلم رياءً، لأن هذا بعيد لا سيما في الصدر الأول.

15 \_ إطلاق الطريق الموصل للعلم، فيشمل الطريق الحسي الذي تطرقه الأقدام، والطريق المعنوي الذي تدركه الأفهام.

الطريق الحسي الذي تطرقه الأقدام: مثل أن يأتي الإنسان من بيته إلى مدرسته، أو من بيته إلى محان. مدرسته، أو من بيته إلى حلقة علم في أي مكان.

أما الذي تدركه الأفهام: فمثل أن يتلقى العلم من أهل العلم، أو يطالع الكتب، أو أن يستمع إلى الأشرطة وما أشبه ذلك.

١٥ \_ أن الجزاء من جنس العمل، فكلما سلك الطريق يلتمس فيه العلم سهل الله له به طريقاً إلى الجنة.

17 \_ أنه ينبغي الإسراع في إدراك العلم وذلك بالجد والاجتهاد، لأن كل إنسان يحب أن يصل إلى الجنة على وجه السرعة، فإذا كنت تريد هذا فاعمل الذي يوصل إليها بسرعة.

١٧ \_ أن الأمور بيد الله عزّوجل، فبيده التسهيل، وبيده ضده، وإذا آمنت بهذا فلا تطلب التسهيل إلا من الله عزّوجل.

١٨ \_ الحث على الاجتماع على كتاب الله عزّوجل، ثم إذا اجتمعوا فلهم ثلاث حالات:

الحال الأولى: أن يقرؤوا جيمعاً بفم واحد وصوت واحد، وهذا على سبيل التعليم لا بأس به، كما يقرأ المعلم الآية ثم يتبعه المتعلمون بصوت

واحد، وإن كان على سبيل التعبد فبدعة، لأن ذلك لم يؤثر عن الصحابة ولا عن التابعين.

الحال الثانية: أن يجتمع القوم فيقرأ أحدهم وينصت الآخرون، ثم يقرأ الثاني ثم الثالث ثم الرابع وهلم جرا، وهذا له وجهان:

الوجه الأول: أن يكرروا المقروء، فيقرأ الأول مثلاً صفحة، ثم يقرأ الثاني نفس الصفحة، ثم الثالث نفس الصفحة وهكذا، وهذا لا بأس به، ولا سيما لحقًاظ القرآن الذين يريدون تثبيت حفظهم.

الوجه الثاني: أن يقرأ الأول قراءة خاصة به أو مشتركة، ثم يقرأ الثاني غير ما قرأ الأول، وهذا أيضاً لا بأس به.

وكان علماؤنا ومشايخنا يفعلون هذا، فيقرأ مثلاً الأول من البقرة، ويقرأ الثاني الثمن الثاني، ويقرأ الثالث الثمن الثالث وهلم جراً، فيكون أحدهم قارئاً والآخرون مستمعين، والمستمع له حكم القارئ في الثواب، ولهذا قال الله عزّوجل في قصة موسى وهارون: ﴿ قَدْ أُجِيبَت دَعْوَتُكُما فَاسْتَقِيما ﴾ [يونس: ٨٩] والداعي موسى عليه السلام، كما قال الله تعالى: ﴿ وَقَالَ مُوسَىٰ رَبّنا إِنّكَ النّيتَ فِرْعَوْت وَمَلاَمُ زِينَة وَأَمْولا فِي الْحَيوة الدُّنيا رَبّنا لِمُضِلُوا عَن سَبِيلِكُ رَبّنا الطّيس عَلَى أَمُولِهِ مَ وَاللّه وَاللّه وَاللّه وَاللّه وَلَا الله عَلَى اللّه وَقَالَ مَد أُجِيبَت عَلَى أَمُولِهِ مَ وَاللّه وَلَمْ لَا يُؤمِنُوا حَتَى يَرَوُا الْعَدَابَ اللّه الله عَلَى قَالَ قَد أُجِيبَت دَعَوَتُ حَمَا ﴾ [يونس: ٨٨ ـ ٨٩] قيل: إن موسى يدعو وهارون يؤمن، ولهذا شرع للإنسان المستمع لقراءة القارئ إذا سجد القارئ أن يسجد.

الحال الثالثة: أن يجتمعوا وكل إنسان يقرأ لنفسه دون أن يستمع له الآخرون، وهذه هو الذي عليه الناس الآن، فتجد الناس في الصف في المسجد كلٌ يقرأ لنفسه والآخرون لا يستمعون إليه.

١٩ \_ إضافة المساجد إلى الله تشريفاً لها لأنها محل ذكره وعبادته.

والمضاف إلى الله عزّوجل إما صفة، وإما عين قائمة بنفسها، وإما وصف في عين قائمة بنفسها.

الأول: الذي من صفات الله عزّوجل كقدرة الله وعزة الله، وحكمة الله وما أشبه ذلك.

الثاني: العين القائمة بنفسها مثل: ناقة الله، مساجد الله، بيت الله، فهذا يكون مخلوقاً من مخلوقات الله عزّوجل لكن أضافه الله إلى نفسه تشريفاً وتعظيماً.

الثالث: أن يكون وصفاً في عين أخرى قائمة بنفسها مثل: روح الله كما قال الله عزّوجل: ﴿ فَنَفَخْنَا فِيهَا مِن رُّوجِنَا ﴾ [التحريم: ١٢]، وقال في آدم: ﴿ فَإِذَا سَوَّيْتُهُ وَنَفَخْتُ فِيهِ مِن رُّوجِي ﴾ [الحجر: ٢٩] فهنا ليس المراد روح الله عزّوجل نفسه، بل المراد من الأرواح التي خلقها، لكن أضافها إلى نفسه تشريفاً وتعظيماً.

٢٠ أن رحمة الله عزّوجل تحيط بهؤلاء المجتمعين على كتاب الله،
 لقوله: «وَغَشيتهم الرَّحَمةُ» أي أحاطت بهم من كل جانب كالغشاء وهو الغطاء يكون على الإنسان.

٢١ ـ أن حصول هذا الثواب لا يكون إلا إذا اجتمعوا في بيوت الله،
 لينالوا بذلك شرف المكان، لأن أفضل البقاع المساجد.

٢٢ \_ تسخير الملائكة لبني آدم، لقوله ﷺ: «حَفَّتهم المَلاَئِكَةِ» فإن هذا الحف إكرام لهؤلاء التالين لكتاب الله عزّوجل.

٢٣ ـ إثبات الملائكة، والملائكة عالم غيبي، كما سبق الكلام عليهم
 في شرح حديث جبريل عليه السلام.

٢٤ ـ علم الله عزّوجل بأعمال العباد، لقوله: «وَذْكَرَهُمُ الله فيمَن عِنْدِه» جزاء لذكرهم ربهم عزّوجل بتلاوة كتابه.

أن الله عزّوجل يجازي العبد بحسب عمله، فإن هؤلاء القوم لما تذاكروا بينهم، وكان كل واحد منهم يسمع الآخر، ذكرهم الله فيمن عنده من الملائكة تنويهاً بهم ورفعة لذكرهم.

وفي الحديث الصحيح أن الله تعالى قال: «أنا عِنْد ظُنِّ عَبدي بي، وَأَنَا مَعَهُ، إِذَا ذَكَرَني في مَلاَ ذكرتهُ في مَلاَ خير مِنْهُم» (١).

٢٥ \_ أن النسب لا ينفع صاحبه إذا أخره عن صالح الأعمال لقوله: «مَنْ بطَّا بِهَ عَمَلُهُ» يعني أخّره «لَمْ يُسْرِع بِهِ نَسَبُهُ».

فإن لم يبطئ به العمل وسارع إلى الخير وسبق إليه، فهل يسرع به النسب؟

فالجواب: لا شك أن النسب له تأثير وله ميزة، ولهذا نقول: جنس العرب خير من غيرهم من الأجناس، وبنو هاشم أفضل من غيرهم من قريش، كما جاء في الحديث «إن الله اصطفى من بني إسماعيل كنانة، واصطفى من كنانة قريشاً، واصطفى من قريش بني هاشم، واصطفاني من بني هاشم»(٢)،

<sup>(</sup>۱) سبق تخریجه صفحة (۳۸۷).

<sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم، كتاب الفضائل، باب نسب النبي ﷺ وتسليم الحجر عليه قبل النبوة، (٢٢٧٦)، (١).

.

وقال: «خياركم في الجاهلية خياركم في الإسلام إذا فقهوا»(١).

فالنسب له تأثير، لذلك تجد طبائع العرب غير طبائع غيرهم، فهم خير في الفهم، وخير في الجلادة وخير في الشجاعة وخير في العلم، لكن إذا أبطأ بهم العمل صاروا شراً من غيرهم.

انظر إلى أبي لهب عم النبي عَلَيْ ماذا كانت أحواله؟

كانت أحواله أن الله تعالى أنزل فيه سورة كاملة: ﴿ تَبَّتْ يَدَا آبِي لَهُ إِنَّ وَتَبَّتْ يَدَا آبِي لَهُ إِنَّ وَتَبَّ فَيَ اللهُ وَمَا كَسَبَ فَي سَيَصْلَى نَازَاذَاتَ لَهُ إِنَّ وَأَمْرَأَتُهُ وَمَا كَسَبَ فَي سَيَصْلَى نَازَاذَاتَ لَهُ إِنَّ وَأَمْرَأَتُهُ وَمَا كَسَبَ فَي سَيْطِ فَي المسد: ١-٥].

٢٦ أنه ينبغي للإنسان أن لا يغتر بنسبه وأن يهتم بعمله الصالح حتى ينال به الدرجات العلا والله الموفق.

\* \* \*

 $\frac{\partial f}{\partial x} = \frac{\partial f}{\partial x} + \frac{\partial f}{\partial x} +$ 

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري، كتاب أحاديث الأنبياء، باب قصة إسحاق بن إبراهيم عليهما السلام (۲۳۷۸)، ومسلم، كتاب الفضائل، باب من فضائل يوسف عليه السلام (۲۳۷۸)، (۱۱۸۸).

# الحديث السابع والثلاثون

عَن ابْنِ عَبَّاسٍ رَضِيَ اللهُ عَنْهُمَا عَنِ النَّبِيِّ عَلَيْ فِيْمَا يَرْوِيْهِ عِن رَبِّهِ تَبَارِكَ وَتَعَالَى أَنَّهُ قَالَ: ﴿إِنَّ الله كَتَبَ الْحَسَنَاتِ وَالسَّيْتَاتِ ثُمَّ بَيَّنَ ذَلِكَ ؛ فَمَنْ هَمَّ بِحَسَنَةٍ فَلَمْ يَعْمَلُهَا كَتَبَهَا الله عِنْدَهُ حَسَنَةً كَامِلَةً، وَإِن هَمَّ بِهَا فَعَمِلُهِا كَتَبَهَا الله عِنْدَهُ عَسَنَةٍ فَلَمْ عِنْدَهُ عَشْرَ حَسَنَاتٍ إِلَى سَبْعِمَائَةٍ ضِعْفِ إلى أضعاف كَثِيْرَةٍ. وَإِنْ هَمَّ بِسَيِّئَةٍ فَلَمْ عِنْدَهُ عَشْرَ حَسَنَاتٍ إلَى سَبْعِمَائَةٍ ضِعْفِ إلى أضعاف كَثِيْرَةٍ. وَإِنْ هَمَّ بِسَيِّئَةٍ فَلَمْ عِنْدَهُ عَشْرَ حَسَنَاتٍ إلَى سَبْعِمَائَةٍ ضِعْفِ إلى أضعاف كَثِيْرَةٍ. وَإِنْ هَمَّ بِسَيِّئَةٍ فَلَمْ يَعْمَلُهَا كَتَبَهَا الله سَيِّئَةٍ فَلَمْ يَعْمَلُهَا كَتَبَهَا الله سَيِّئَةً وَاللهُ سَيِّئَةً وَاللهُ مَا يَعْمَلُهَا كَتَبَهَا الله سَيِّئَة وَالْحَدُونِ قَالَمُ اللهُ سَيِّئَةً وَالْحَدُونِ ].

# الشرح

عند العلماء حديثاً وله: «فيمًا يَرويهِ عَنْ رَبِّهِ» يسمى هذا الحديث عند العلماء حديثاً قدسياً.

قوله: «كَتَبَ» أي كتب وقوعها وكتب ثوابها، فهي واقعة بقضاء الله وقدره المكتوب في اللوح المحفوظ، وهي أيضاً مكتوب ثوابها كما سيبين في الحديث.

أما وقوعها: ففي اللوح المحفوظ.

وأما ثوابها: فبما دل عليه الشرع.

«ثُمَ بَسَيَّنَ ذَلِكَ» أي فصَّلَهُ.

 <sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري، كتاب الرقاق، باب من هم بحسنة أو سيئة، (٦٤٩١)، ومسلم، كتاب الإيمان، باب إذا هم العبد بحسنة كتبت وإذا هم بسيئة لم تكتب، (١٣١)، (٢٠٧).

«فَمَن هم بِحَسَنَةٍ فَلَمْ يَعْمَلُهَا كَتَبَهَا الله عِنْدَهُ حَسَنَةً كَامِلَةً» والهم هنا ليس مجرد حديث النفس، لأن حديث النفس لا يكتب للإنسان ولا عليه، ولكن المراد عزم على أن يفعل ولكن تكاسل ولم يفعل، فيكتبها الله حسنة كاملة.

فإن قيل: كيف يثاب وهو لم يعمل؟

فالجواب: يثاب على العزم ومع النية الصادقة تكتب حسنة كاملة.

وأعلم أن من هم بالحسنة فلم يعملها على وجوه:

الوجه الأول: أن يسعى بأسبابها ولكن لم يدركها، فهذا يكتب له الأجر كاملاً، لقول الله تعالى: ﴿ وَمَن يَغَرُجُ مِنْ بَيْتِهِ مُهَاجِرًا إِلَى ٱللَّهِ وَرَسُولِهِ مُمَّ يُدَّرِكُهُ ٱللَّوْتُ فَقَدَّ وَقَعَ أَجْرُهُ عَلَى ٱللَّهِ ﴾ [النساء: ١٠٠].

وكذلك الإنسان يسعى إلى المسجد ذاهباً يريد أن يصلي صلاة الفريضة قائماً ثم يعجز أن يصلي قائماً فهذا يكتب له أجر الصلاة قائماً، لأنه سعى بالعمل ولكنه لم يدركه.

الوجه الثاني: أن يهم بالحسنة ويعزم عليها ولكن يتركها لحسنة أفضل منها، فهذا يثاب ثواب الحسنة العليا التي هي أكمل، ويثاب على همه الأول للحسنة الدنيا، ودليل ذلك أن رجلاً أتى إلى النبي على حين فتح مكة، وقال يا رسول الله إني نذرت إن فتح الله عليك مكة أن أصلي في بيت المقدس؟ فقال يا رسول الله إني نذرت إن فتح الله عليك مكة أن أصلي في بيت المقدس؟ فقال وصل هاهنا فكرر عليه، فقال له عليه: «صَلِّ هَاهُنا» فكرر عليه، فقال له عليه النهائك إذاً الله عليه المقدم أدنى إلى أعلى.

<sup>(</sup>۱) أخرجه أبو داود، كتاب الأيمان والنذور، باب من نذر أن يصلي في بيت المقدس، (٣٣٠٥).

الوجه الثالث: أن يتركها تكاسلاً، مثل أن ينوي أن يصلي ركعتي الضحى، فقرع عليه الباب أحد أصحابه وقال له: هيا بنا نتمشى، فترك الصلاة وذهب معه يتمشى، فهذا يثاب، على الهم الأول والعزم الأول، ولكن لا يثاب على الفعل لأنه لم يفعله بدون عذر، وبدون انتقال إلى ما هو أفضل.

"وإن هَمَّ بِهَا فَعَمَلَهَا" تكتب عشر حسنات \_ والحمدلله \_ ودليل هذا من القرآن قول الله تعالى: ﴿ مَن جَاءَ بِالْحَسَنَةِ فَلَهُ عَشْرُ أَمْثَالِهَا وَمَن جَاءَ بِالسَّيِتَةِ فَلَا يُجْزَئَ اللهِ اللهُ ال

«كَتَيَهَا الله عَنْدَهُ عَشْرَ حَسَنَاتٍ» هذه العشر حسنات كتبها الله على نفسه ووعد بها وهو لا يخلف الميعاد.

«إلى سَبْعَمَائة ضِعف» وهذا تحت مشيئة الله تعالى، فإن شاء ضاعف إلى هذا، وإن شاء لم يضاعف.

«إلى أَضْعَافٍ كَثيرةٍ» يعني أكثر من سبعمائة ضعف.

قال: «وإن هَمَّ بسيئةٍ فَلَم يعمَلهَا كَتَبَهَا الله عِنْدُهُ حَسَنةً كَامِلَةِ» جاء في الحديث: «لأنَّهُ إِنَمَا تَرَكَهَا مِن جَرائي»(١) أي من أجلي: فتكتب حسنة كاملة، لأنه تركها لله.

واعلم أن الهم بالسيئة له أحوال:

الحال الأولى: أن يهم بالسيئة أي يعزم عليها بقلبه، وليس مجرد حديث النفس، ثم يراجع نفسه فيتركها لله عزّوجل، فهذا هو الذي يؤجر، فتكتب له حسنة كاملة، لأنه تركها لله ولم يعمل حتى يكتب عليه سيئة.

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم، (١٢٨) من حديث أبي هريرة.

الحال الثانية: أن يهم بالسيئة ويعزم عليها لكن يعجز عنها بدون أن يسعى بأسبابها: كالرجل الذي أخبر عنه النبي على أنه قال: «لو أن لي مثل مال فلان فلان فأعمل فيه مثل عمله» وكان فلان يسرف على نفسه في تصريف ماله، فهذا يكتب عليه سيئة، لكن ليس كعامل السيئة، بل يكتب وزر نيته، كما جاء في الحديث بلفظه: «فَهَوَ بِنيَّتهِ، فَهُمَا في الوِزرِ سواء»(١).

الحال الثالثة: أن يهم بالسيئة ويسعى في الحصول عليها ولكن يعجز، فهذا يكتب عليه وزر السيئة كاملاً، دليل ذلك: قول النبي عليه وزر السيئة كاملاً، دليل ذلك: قول النبي عليه وزر السيئة كاملاً، دليل ذلك: قول النبي عليه هذا القاتل، المسلمان بسيفيهما فالقاتل والمقتول في النار » قال يا رسول الله هذا القاتل، فما بال المقتول؟ - أي لماذا يكون في النار - قال: «الأنه كان حريصاً على قتل صاحبه» (٢) فكتب عليه عقوبه القاتل.

ومثاله: لو أن إنساناً تهيأ ليسرق وأتى بالسلم ليتسلق، ولكن عجز، فهذا يكتب عليه وزر السارق، لأنه هم بالسيئة وسعى بأسبابها ولكن عجز.

الحال الرابعة: أن يهم الإنسان بالسيئة ثم يعزف عنها لالله ولا للعجز، فهذا لا له ولا عليه، وهذا يقع كثيراً، يهم الإنسان بالسيئة ثم تطيب نفسه ويعزف عنها، فهذا لا يثاب لأنه لم يتركها لله، ولا يعاقب لأنه لم يفعل ما يوجب العقوبة.

وعلى هذا فيكون قوله في الحديث: «كَتَبَهَا عِنْدَهُ حَسَنَةً كَامِلَةً» أي إذا تركها لله عزّ وجل.

<sup>(</sup>١) أخر جه ابن ماجة، كتاب الزهد، باب النيّة (٤٢٢٨).

 <sup>(</sup>۲) أخرجه البخاري، كتاب الإيمان، باب وإن طائفتان من المؤمنين اقتتلوا، (۳۱)، ومسلم،
 كتاب الفتن، باب إذا تواجه المسلمان بسيفيهما، (۲۸۸۸)، (۱٤).

«وَإِن هَمَّ بها فَعَمِلَهَا كَتَبَهَا الله سَيئة وَاحِدةً»، ولهذا قال الله عزّ وجل: ﴿ كَتَبُ رَبُّكُمْ عَلَى نَفْسِهِ ٱلرَّحْمَةُ ﴾ [الأنعام: ٥٤]، وقال الله تعالى في الحديث القدسي: «إِنَّ رَحْمَتِيْ سَبَقَتْ غَضَبِي »(١) وهذا ظاهر من الثواب على الأعمال، والجزاء على الأعمال السيئة.

قال النووي\_رحمه الله\_:

«فانظر يا أخي وفقنا الله وإياك إلى عظيم لطف الله تعالى، وتأمل هذه الألفاظ.

وقوله: «عِنْدَهُ» إشارة إلى الاعتناء بها.

وقوله: «كَامِلَةً» للتأكيد وشدة الاعتناء بها.

وقال في السيئة التي هم بها ثم تركها «كَتَبَهَا الله عِنْدَهُ حَسَنَةً كَامِلَةً» فأكدها بكاملة وإن عملها كتبها سيئة واحدة، فأكد تقليلها بواحدة، ولم يؤكدها بكاملة، فلله الحمد والمنة، سبحانه لا نحصي ثناءً عليه، وبالله التوفيق هذا تعليق طيب من المؤلف رحمه الله ...

### \* من فوائد هذا الحديث:

١ ـ رواية النبي ﷺ عن ربه، وما رواه عن ربه في الأحاديث القدسية: هل هو
 من كلام الله عزّوجل لفظاً ومعنى، أو هو كلام الله معنىٰ واللفظ من الرسول ﷺ؟.

اختلف المحدثون في هذا على قولين، والسلامة في هذا أن لا تتعمق في البحث في هذا، وأن تقول: قال النبي ﷺ فيما يرويه عن ربه عزّوجل وكفى، وتقدم الكلام على ذلك.

<sup>(</sup>۱) سبقه تخریجه صفحة (۲٦۸).

 ٢ \_ إثبات كتابة الحسنات والسيئات وقوعاً وثواباً وعقاباً، لقوله: «إن الله كتب الحسنات والسيئات».

٣ \_ أن الحسنات الواقعة والسيئات الواقعة قد فرغ منها وكتبت واستقرت.

ولكن ليس في هذا حجة للعاصي على معاصي الله، لأن الله تعالى أعطاه سمعاً وبصراً وفهماً وأرسل إليه الرسل، وبيّن له الحق وهو لا يدري ماذا كُتِبَ له في الأصل، فكيف يُقحم نفسه في المعاصي، ثم يقول: قد كتبت عليَّ، لماذا لم يعمل بالطاعات ويقول: قد كتبت لي؟!!

فليس في هذا حجة للعاصي على معصيته:

أولاً: للدليل الأثري، وثانياً: للدليل النظري.

أما الأثري: فإن النبي عَلَيْ لما قال للصحابة: «مَا مِنْكُمْ مِنْ أَحَدِ إِلاَّ كُتِبَ مَقْعَدَهُ مِنَ الجَنةِ والنَّارِ» قَالوا: يَا رَسُولَ الله أَفَلا نَدَعَ العَمَلَ وَنَتَّكِلَ عَلَى الْكِتَابِ الأُولِ؟ قَالَ: «لاً، اعمَلوا فَكل ميسر لِمَا خلِقَ لَهُ»(١) هذا دليل، يعنى لا تعتمد على شيء مكتوب وأنت لا تدري عنه «اعمَلوا فكل ميسرِ لِمَا خُلِقَ لَهُ، أَمَّا أَهْلُ السعَادَةِ فَيُيَسّرونَ لِعَمَلَ أَهْلِ السَّعَادَةِ، وَأَمَا أَهْلِ الشَّقَاوَةِ فَيُيَسَّرونَ لِعَمَل أَهِل الشَّقَاوَةِ، ثُمَ تَلاَ قَولَهُ تَعَالَى: ﴿ فَأَمَّا مَنْ أَعْطَىٰ وَأَنَّقَىٰ ۞ وَصَدَّقَ بِٱلْحَسْنَىٰ ۞ فَسَنْيَسِّرُهُ لِلْيُسْرَىٰ ١٠٤ أَمَّا مَنْ بَخِلَ وَأَسْتَغَنَّىٰ ١٥ وَكُذَّبَ بِٱلْحُسْنَىٰ ١٠]».

فهذا دليل أثري، أمرنا النبي عَلَيْ فيه بقطع الاتكال على ما كتب وأن نعمل.

أما الدليل النظري العقلي فيقال لهذا الرجل: ما الذي أعلمك أن الله كتبك مسيئاً؟ هل تعلم قبل أن تعمل الإساءة؟

أخرجه البخاري، كتاب التفسير برقم (٤٦٦٦)، ومسلم، كتاب القدر، باب كيفية الخلق الأدمى (٢٦٤٧).

الجواب: لا، كلنا لا نعلم المقدور إلا إذا وقع، فلا حجة عقلية ولا حجة أثرية.

٤ ـ إثبات أفعال الله عزّ وجل لقوله: «كتبَ» وسواء قلنا إنه أمر بأن
 يكتب، أو كتب بنفسه عزّوجل.

وهذه المسألة اختلف فيها الناس، وليس هذا موضع ذكر الاختلاف، لأن كلامنا على شرح الحديث.

والذي عليه أهل السنة والجماعة: أن صفات الله عزّوجل: فعلية متعلقة بمشيئته، وذاتية لازمة لله.

٥ \_ عناية الله عزّوجل بالخلق حيث كتب حسناتهم وسيئاتهم قدراً وشرعاً.

٦ أن التفصيل بعد الإجمال من البلاغة، يعني أن تأتي بقول مجمل ثم تفصله، لأنه إذا أتى القول مجملاً تطلعت ألنفس إلى بيان هذا المجمل، فيأتي التفصيل والبيان وارداً على نفس مشرئبة مستعدة، فيقع منها موقعاً يكون فيه ثبات الحكم.

٧ - مِنْ فضل الله عزوجل ولطفه وإجسانه أن من هم بالحسنة ولم يعملها كتبها الله حسنة، والمراد بالهم: العزم، لا مجرد حديث النفس، لأن الله تعالى عفا عن حديث النفس لا للإنسان ولا عليه.

وسبق شرح أحوال من هم بالحسنة ولم يعملها فليرجع إليه.

٨ مضاعفة الحسنات، وأن الأصل أن الحسنة بعشر أمثالها، ولكن قد تزيد
 إلى سبعمائة ضعف، إلى أضعاف كثيرة.

ومضاعفة ثواب الحسنات تكون بأمور، منها:

الأول: الزمان مثاله: قول النبي ﷺ في العشر الأول من ذي الحجة «مَا مِنْ أَيَّام العَمَلُ الصَّالِحُ فِيْهِنَّ أَحَبُّ إِلَى الله مِنْ هَذِهِ الأَيْامِ العَشْر» قَالوا: وَلاَ مِنْ أَيَّام العَمَلُ الصَّالِحُ فِيْهِنَّ أَحَبُ إِلَى الله مِنْ هَذِهِ الأَيْامِ العَشْر» قَالوا: وَلاَ الجِهَادُ في سَبِيلِ الله هذا عظم ثواب العمل الجِهَادُ في سَبِيلِ الله هذا عظم ثواب العمل بالزمن.

# ومن ذلك قوله تعالى: ﴿ لَيْلَةُ ٱلْقَدْرِخَيْرٌ مِّنْ ٱلْفِ شَهْرِ ۞ ﴾.

الثاني: باعتبار المكان، ثبت عن النبي ﷺ أنه قال: «صَلاَةٌ في مَسْجِدي هَذَا أَقْضَلُ مِنْ أَلْفِ صَلاَةٌ في مَسْجِدي هَذَا أَقْضَلُ مِنْ أَلْفِ صَلاَةً فيمَا سِواهُ إِلاَّ المَسْجِد الحرام»(٢).

الثالث: باعتبار العمل فقد قال الله تعالى في الحديث القدسي: «مَا تَقَرَّبَ إِلَيَّ عَبْدِيْ بِشَيْء أَحَبُّ إِلَيَّ مَمَّا افْتَرَضْتُ عَلَيْهِ»(٣) فالعمل الواجب أفضل من التطوع.

الرابع: باعتبار العامل قال النبي عَلَيْهُ لخالد بن الوليد وقد وقع بينه وبين عبدالرحمن ابن عوف \_ رضي الله عنهما \_ ما وقع « لاَ تَسِبوا أَصْحَابِي ، فوالذي نَفْسي بيدِهِ لَو أَنْفَقَ أَحَدُكُمْ مِثْلَ أُحُدٍ ذَهَباً مَا بِلَغ مَدَ أَحَدِكُمْ وَلاَ نَصْيفَهُ » (٤).

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري ، كتاب العيدين ، باب فضل العمل في أيام التشريق .

<sup>(</sup>۲) أخرجه البخاري، كتاب التطوع، باب فضل الصلاة في مسجدي مكة والمدينة، ومسلم، كتاب الحج، باب فضل الصلاة بمسجدي مكة والمدينة (۱۳۹٤)، كتاب الرقاق، باب التواضع، (۲۰۰۲).

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري، كتاب الرقاق، باب التواضع (٦٥٠٢).

<sup>(</sup>٤) أخرجه البخاري، كتاب فضائل الصحابة، بآب قول النبي ﷺ: «لو كنت متخذاً خليلاً»، (٣٦٧٣)، ومسلم، كتاب فضائل الصحابة، باب تحريم سب الصحابة، (٢٥٤١)، (٢٢٢).

وهناك وجوه أخرى في المفاضلة تظهر للمتأمل ومتدبر الأدلة.

أيضاً يتفاضل العمل بالإخلاص، فلدينا ثلاثة رجال: رجل نوى بالعمل امتثال أمر الله عزّوجل والتقرب إليه، وآخر نوى بالعمل أنه يؤدي واجباً، وقد يكون كالعادة، والثالث نوى شيئاً من الرياء أو شيئاً من الدنيا.

فالأكمل فيهم: الأول، ولهذا ينبغي لنا ونحن نقوم بالعبادة أن نستحضر أمر الله بها، ثم نستحضر متابعة الرسول على فيها، حتى يتحقق لنا الإخلاص والمتابعة.

٩ أن من هم بالسيئة ولم يعملها كتبها الله حسنة كاملة، وقد مر التفصيل في ذلك أثناء الشرح، فإن هم بها وعملها كتبها الله سيئة واحدة.

ولكن السيئات منها الكبائر والصغائر، كما أن الحسنات منها واجبات وتطوعات ولكل منهما الحكم والثواب المناسب، والله الموفق.

\* \* \*

### الحديث الثامن والثلاثون

عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رضي الله عنه قَالَ: قَالَ رَسُولُ الله ﷺ: "إِنَّ الله تَعَالَى قَالَ: مَنْ عَادَى لِي وَلَيَّا فَقَدْ آذَنْتُهُ بِالحَرْبِ، وَمَا تَقَرَّبَ إِلِيَّ عَبْدِيْ بِشَيْء أَحَبَّ إِلَيَّ مِمَّا افْتَرَضْتُهُ عَلَيْهِ. ولا يَزَالُ عَبْدِيْ يَتَقَرَّبُ إِلَيَّ بِالنَّوَافِلِ حَتَّى أُحبَهُ، فَإِذَا أَحْبَبُتُهُ كُنْتُ سَمْعَهُ الَّذِي يَسْمَعُ بِهِ، وَبَصَرَهُ الَّذِي يُبْضِرُ بِهِ، وَيَدَهُ الَّتِي يَبْطِشُ بِهَا، وَرِجْلَهُ الَّتِي يَمْشِي بِهَا، وَرَجْلَهُ الَّتِي يَمْشِي بِهَا، وَلَئِنْ اسْتَعَاذَنِيْ لِأُعِيْذَنَهُ الرَّا [رواه البخاري].

# الشرح

هذا حديث قدسيّ كالذي سبقه، وقد تكلمنا على ذلك.

قوله: «مَنْ عَادَى لِي وَلَيَّاً» أي اتخذه عدواً له، ووليُّ الله عَزِّ وجل بيَّنه الله عَزِّوجل بيَّنه الله عَزوجل في القرآن، فقال: ﴿ أَلَا إِنَّ أَوْلِيَآهُ ٱللَّهِ لَا جُوَفَّ عَلَيْهِم وَلَا هُمْ يَحْ زَنُونَ ﴾ [يونس: ١٢ ـ ٢٣].

قال شيخ الإسلام ابن تيمية \_ رحمه الله «من كان مؤمناً تقياً كان لله وليّاً» أخذه من الآية: ﴿ الَّذِينَ ءَامَنُوا وَكَانُواْ يَتَّقُونَ ﴿ اللَّهِ عَالَمَ اللَّهِ عَالَمُوا وَكَانُواْ يَتَّقُونَ ﴿ اللَّهِ عَالَمُ اللَّهِ عَالَمُهُ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى

«فَقَدْ» هذا جواب الشرط «آذَنْتُهُ بِالْحَرْبِ» أي أعلنت عليه الحرب، وذلك لمعاداته أولياء الله.

«وَمَا تَقَرَّبَ إِلَيَّ عَبْدِي بِشَيءِ أَحَبَّ إِلِيَّ مِمَّا افْتَرَضْتُهُ عَلَيْهِ» ولكن الفرائض تختلف كما سنبين إن شاء الله في الفوائد، إنما جنس الفرائض أحب إلى الله من

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري، كتاب الرقاق، باب التواضع (٢٥٠٢).

جنس النوافل «ولا يَزَالُ عَبْدِيْ يَتَقَرَّبُ إِلَيَّ بِالنَّوَافِلِ حَتَّى أُحِبَهُ» (لا يزال) من أفعال الاستمرار، أي أنه يستمر يتقرب إلى الله تعالى بالنوافل حتى يحبه الله عزّوجل، و(حتى) هذه للغاية، فيكون من أحباب الله.

«فَإِذَا أَحْبَبْتُهُ كُنْتُ سَمْعَهُ الَّذِي يَسْمَعُ بِهِ، وَبَصَرَهُ الَّذِيْ يُبْصِرُ بِهِ، وَيَدَهُ الَّتِي يَبْطِشْ بِهَا، وَرِجْلَهُ الَّتِي يَمْشِيْ بِهَا».

قوله: «كُنْتُ سَمْعَهُ» من المعلوم أن الحديث ليس على ظاهره، لأن سمع المخلوق حادث ومخلوق، وبائن عن الله عزّوجل، فما معناه إذن؟

قيل: معناه أن الإنسان إذا كان وليّاً لله عزّوجل وتذكر ولاية الله حفظ سمعه، فيكون سمعه تابعاً لما يرضي الله عزّوجل.

وكذلك يقال في بصره، وفي: يده، وفي: رجله.

وقيل: المعنى أن الله يسدده في سمعه وبصره ويده ورجله، ويكون المعنى: أن يُوفّق هذا الإنسان فيما يسمع ويبصر ويمشي ويبطش، وهذا أقرب، أن المراد: تسديد الله تعالى العبد في هذه الجوارح.

وقوله: «وَلَئِنْ سَأَلَنِيْ لأَعْطَيَنَهُ» هذه الجملة تضمنت شرطاً وقسما، السابق فيهما القسم، ولهذا جاء الجواب للقسم دون الشرط فقال: «لأَعْطِينَهُ».

وقد قال ابن مالك\_رحمه الله\_:

واحذف لدى اجتماع شرط وقسم جواب َما أخّرت فهو ملترم

يعني إذا اجتمع شرط وقسم فاحذف جواب المتأخر، ويكون الجواب للمتقدم، فهنا الجواب للمتقدم الذي هو القسم لأنه أتى مقروناً باللام.

«وَلَئِنِ اسْتَعَاذَنِي» أي طلب مني أن أعيذه فأكون ملجاً له «لأعِيذَنَّهُ» فذكر السؤال الذي به حصول المطلوب، والاستعاذة التي بها النجاة من المرهوب، وأخبر أنه سبحانه وتعالى يعطى هذا المتقرب إليه بالنوافل ماسأل، ويعيذه مما استعاذ.

### \* من فوائد هذا الحديث:

۱ \_ أن معاداة أولياء الله من كبائر الذنوب، لقوله: «فَقَدْ آذنته بالحَرْبِ» وهذه عقوبة خاصة على عمل خاص، فيكون هذا العمل من كبائر الذنوب.

٢ \_ إثبات أولياء الله عز وجل، ولا يمكن إنكار هذا لأنه ثابت في القرآن والسنة، ولكن الشأن كل الشأن تحقيق المناط، بمعنى: من هو الولي؟ هل تحصل الولاية بالدعوى أو تحصل بهيئة اللباس؟ أو بهيئة البدن؟

الجواب: لا، فالولاية بيَّنها الله عزّ وجل بقوله: ﴿ ٱلَّذِينَ عَامَنُواْ وَكَانُواْ يَتَّقُونَ اللهِ وَلِياً.

واعلم أن ولاية الله عزّ وجل نوعان : عامة وخاصة .

فالعامة: ولايته على الخلق كلهم تدبيراً وقياماً بشؤونهم، وهذا عام لكل أحد، للمؤمن والكافر، والبر والفاجر، ومنه قوله تعالى: ﴿ حَتَى إِذَا جَاءَ أَحَدَكُمُ الْمَوْتُ تَوَفَّتُهُ رُسُلُنَا وَهُمَ لَا يُفَرِّطُونَ ﴿ ثُمَّ رُدُّواً إِلَى اللّهِ مَوْلَلُهُمُ ٱلْحَقِّ ﴾ [الأنعام: ٢١-٢٢].

فإن قال قائل: هل في ثبوت ولاية الله تعالى لشخص أن يكون واسطة بينك وبين الله في الدعاء لك وقضاء حوائجك وما أشبه ذلك؟

فالجواب: لا، فالله تعالى ليس بينه وبين عباده واسطة، وأما الجاهلون المغرورن فيقولون: هؤلاء أولياء الله وهم واسطة بيننا وبين الله، فيتوسلون بهم إلى الله أولاً ثم يدعونهم من دون الله ثانياً.

٤ ـ إثبات محبة الله وأنها تتفاضل، لقوله: «وَمَا تَقَرَّبَ إِلَيَّ عَبْدِي بِشَيءٍ
 أَحَبَّ إِلَىَّ مِمَّا افْتَرَضْته عَلَيْهِ».

٥ أن الأعمال الصالحة تقرب إلى الله عزّ وجل، والإنسان يشعر هذا بنفسه إذا قام بعبادة الله على الوجه الأكمل من الإخلاص والمتابعة وحضور القلب أحس بأنه قرُبَ من الله عزّ وجل. وهذا لا يدركه إلا الموفقون، وإلا فما أكثر الذين يصلون ويتصدقون ويصومون، ولكن كثيراً منهم لا يشعر بقربه من الله، وشعور العبد بقربه من الله لا شك أنه سيؤثر في سيره ومنهجه.

آن أوامر الله عزّ وجل قسمان: فريضة، ونافلة. والنافلة: الزائد عن الفريضة، ووجه هذا التقسيم قوله: «وَمَا تَقَرَّبَ إِليَّ عَبْدِي بَشَيءٍ أُحبَّ إِليَّ ممَّا افْتَرَضْتُهُ عَلَيْهِ، ولا يَزَالُ عَبْدِي يَتَقَرَّبُ إِليَّ بالنَّوافِلِ حَتَّى أُحِبَّهُ».

٧ - تتفاضل الأعمال من حيث الجنس كما تتفاضل من حيث النوع، فمن حيث النوع: فمن حيث الخبس: الفرائض أحب إلى الله من النوافل، ومن حيث النوع: الصلاة أحب إلى الله مما دونها من الفرائض، ولهذا سأل ابن مسعود رضي الله عنه رسول الله على الأعمال - أو العمل - أحب إلى الله؟ فقال: «الصّلاة عَلَى وَقْتِهَا»(١).

فالأعمال تتفاضل في أجناسها، وتتفاضل أجناسها في أنواعها، بل وتتفاضل أنواعها في أفرادها، فكم من رجلين صليا صلاة واحدة واختلفت مرتبتهما ومنزلتهما عندالله كما بين المشرق والمغرب.

٨ ـ الحت على كثرة النوافل، لقوله تعالى في الحديث القدسي: «وَلاَ يَزَالُ عَبدِيْ يَتَقَرَّبُ إِلَيَّ بِالنَّوَافِلِ حَتَّى أُحِبَّهُ ».

٩ ـ أن كثرة النوافل سبب لمحبة الله عزّ وجل، لأن: (حتى) للغاية،
 فإذا أكثرت من النوافل فأبشر بمحبة الله لك.

ولكن اعلم أن هذا الجزاء والمثوبة على الأعمال إنما هو على الأعمال التي جاءت على وفق الشرع، فما كل صلاة تنهى عن الفحشاء والمنكر، وما كل نافلة تقرّب إلى الله عزّوجل، أقول هذا لا تيئيساً ولكن حثاً على إتقان العبادة وإكمال العبادة، حتى ينال العبد الثواب المرتب عليها في الدنيا والآخرة.

ولذلك كثير من الناس يصلّون الصلوات الخمس والنوافل ولا يحس أن قلبه نفر من المنكر، أو نفر من الفحشاء، هو باقٍ على طبيعته. لماذا هل هو لنقص الآلة، أو لنقص العامل؟

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري، كتاب مواقيت الصلاة، باب فضل الصلاة لوقتها، (۲۵۷۹)، ومسلم، كتاب الإيمان، باب كون الإيمان بالله تعالى أفضل الأعمال، (۸۵)، (۱۳۹).

الجواب: لنقص العامل.

• ١ - أن الله تعالى إذا أحب عبداً سدده في سمعه وبصره ويده ورجله أي في كل حواسه بحيث لا يسمع إلا ما يرضي الله عزّ وجل، وإذا سمع انتفع، وكذلك أيضاً لا يطلق بصره إلا فيما يرضي الله وإذا أبصر انتفع، كذلك في يده: لا يبطش بيده إلا فيما يرضي الله، وإذا بطش فيما يرضي الله انتفع، وكذلك يقال في الرّجل.

۱۱ ـ أن الله تعالى إذا أحب عبداً أجاب مسألته وأعطاه ما يسأل وأعاذه مما يكره، فيحصل له المطلوب ويزول عنه المرهوب.

يحصل له المطلوب في قوله: «وَلَئِنْ سَأَلَنِيْ لأُعْطِيَتُه» ويزول المرهوب في قوله: «وَلَئِنْ اسْتَعَاذَني لأُعِيذَنَّهُ».

فإن قال قائل: هل هذا على إطلاقه، أي أنه إذا سأل الإنسان أي شيء أجيب ما دام متصفاً بهذه الأوصاف؟

فالجواب: لا، لأن النصوص يقيد بعضها بعضاً، فإذا دعا بإثم، أو قطيعة رحم، أو ظلماً لإنسان فإنه لا يستجاب له، حتى وإن كان يكثر من النوافل، حتى وإن بلغ هذه المرتبة العظيمة وهي: محبة الله له فإنه إذا دعا بإثم، أو قطيعة رحم، أو ظلم فإنه لا يستجاب له، لأن الله عزّ وجل أعدل من أن يجيب مثل هذا.

۱۲ ـ كرامة الأولياء على الله تعالى حيث كان الذي يعاديهم قد آذنه الله بالحرب.

# الحديث التاسع والثلاثون

عن ابْنِ عَبَّاسِ رَضِيَ اللهُ عَنهما أَنَّ رَسُولَ الله ﷺ قَالَ: "إِنَّ الله تَجَاوَزَ لِي عَنْ أُمَّتِي الخَطَأُ وَالنِّسْيَانَ وَمَا اسْتُكْرِهُوا عَلَيْهِ»(١) حديث حسن رواه ابن ماجة والبيهقي وغيرهما.

### الشرح

النووي \_ رحمه الله \_ في هذا الكتاب يتساهل كثيراً، فيورد أحاديث ضعيفة وربما يحسنها هو لأنه من الحفاظ، وابن رجب \_ رحمه الله \_ في كتابه: (جامع العلوم والحكم) يتعقبه كثيراً، ولذلك يحسن منا أن نعلق على المتن ببيان درجة الحديث، لكن الغالب أن ما يذكره من الأحاديث الضعيفة في هذا الكتاب له شواهد يرتقى بها إلى درجة الحسن.

هنا يقول المؤلف \_ رحمه الله \_: «رواه ابن ماجة والبيهقي وغيرهما» فلو أخذنا كلامه على العموم، لكان رواه البخاري ومسلم وأبو داود والترمذي والنسائي لدخول هؤلاء في قوله: «وغيرهما» لكن هذا ليس بوارد، لأن من عادتهم إذا ذكروا المخرجين الذين دون درجة الصحيحين ثم قالوا: وغيرهما فالمراد من هو دونهما أو مثلهما، ولا يريدون أن يدخل من هو أعلى منهما، لأنهم لو أرادوا من هو أعلى منها لعيب على من ذكر الدون وأحال على الأعلى،

<sup>(</sup>۱) أخرجه ابن ماجة، كتاب الطلاق، باب طلاق المكره، والناسي، (۲۰٤٥)، والبيهقي، ج٧/ ص٣٥٧، ٣٥٧، والـدارقطنـي، ج٤/ ١٧٠، وابـن حبـان فـي صحيحـه، ج٦/ ص٢٠٢، (٧٢١٩).

وهذا واضح، لأن الواجب أن يذكر الأعلى ثم يقال: وغيره.

قوله: «إِنَّ الله تَجَاوَزَ لِي عَنْ أُمَّتِيْ» اللام هنا للتعليل، أي تجاوز من أجلي عن أمتي الخطأ والنسيان وما استكرهوا عليه.

والخطأ: أن يرتكب الإنسان العمل عن غير عمد.

والنسيان: ذهول القلب عن شيء معلوم من قبل.

والاستكراه: أن يكرهه شخص على عمل محرم ولا يستطيع دفعه، أي: الإلزام والإجبار.

وهذه الثلاثة أعذار شهد لها القرآن الكريم.

أما الخطأ والنسيان فقد قال الله عزّ وجل: ﴿ رَبَّنَا لَا تُوَاخِذْنَاۤ إِن نَسِينَاۤ أَوَّ أَخُطَأْتُهُ وَلَيْسَ عَلَيْكُمُّ جُنَاحُ فِيمَاۤ أَخُطَأْتُهُ وَلَيْسَ عَلَيْكُمُ مُّ جُنَاحُ فِيمَاۤ أَخُطَأْتُهُ وَلَيْسَ عَلَيْكُمُ مُّ اللهِ عزوب: ٥].

وأما الإكراه: فقال الله عزّ وجل: ﴿ مَن صَفَرَ بِاللَّهِ مِنْ بَعْدِ إِبَمْنِهِ إِلَّا مَنْ أَلَكُمُ مُواللَّهِ مِنْ بَعْدِ إِبَمْنِهِ إِلَّا مَنْ أَلَكُمُ مُواللَّهِ مَا لَكُمُ مُطَمَعٍ فَا لَا لِهِ عَزَوْ وَكُولَ مَن شَرَحَ بِالْكُفُرِ صَدْرًا فَعَلَتِهِمْ غَضَبٌ مِّرَ اللَّهِ وَلَهُمْ عَذَابِ عَظِيمٌ فَيْ الله عَلْ وَاللَّهِ وَلَهُمْ عَذَابِ عَظِيمٌ فَيْ الله عَلْمُ الله عَلْمُ عَن المعاصي من باب أولى لاشك.

إذاً هذا الحديث مهما قيل في ضعفه فإنه يشهد له القرآن الكريم كلام رب العالمين.

## \* من فوائد هذا الحديث:

١ - سعة رحمة الله عزّ وجل ولطفه بعباده حيث رفع عنهم الإثم إذا صدرت منهم المعصية على هذه الوجوه الثلاثة، ولو شاء الله لعاقب من خالف أمره على كل حال.

٢ أن جميع المحرّمات في العبادات وغير العبادات إذا فعلها الإنسان جاهلاً أو ناسياً أو مكرهاً فلا شيء عليه فيما يتعلق بحق الله، أما حق الآدمي فلا يعفى عنه من حيث الإثم.

فجميع المحرّمات يرفع حكمها بهذه الأعذار وكأنه لم يفعلها ولا يستثنى من هذا شيء، ولنضرب أمثلة:

رجل تكلّم في الصلاة يظن أن هذا الكلام جائز، فلا تبطل صلاته لأنه جاهل مخطىء ارتكب الإِثم عن غير قصد، وهذا فيه نص خاص وهو: أن معاوية بن الحكم رضي الله عنه دخل مع النبي على في الصلاة، فسمع عاطساً عطس فحمد الله، فقال له معاوية رضي الله عنه: يرحمك الله، فرماه الناس بأبصارهم، أي جعلوا ينظرون إليه نظر إنكار فقال: واثكل أمّياه - كلمة توجع فجعلوا يضربون على أفخاذهم يسكّتونه فسكت، فلمّا انتهت الصلاة دعاه من كان بالمؤمنين رؤوفاً رحيما محمد على أنه معاوية: فبأبي هو وأمي ما رأيت معلماً أحسن تعليماً منه، ما كهرني، ولا شتمني، ولا ضربني، وإنما قال: "إنّ معلماً أحسن تعليماً منه، ما كهرني، ولا شتمني، ولا ضربني، وإنما قال: "إنّ القرآن" (١).

وجه الدلالة من هذا الحديث: أنه لم يأمره بالإعادة، ولو كانت الإعادة واجبة عليه لأمره بها كما أمر الذي لا يطمئن في صلاته أن يعيد صلاته.

مثال آخر: رجل يصلي، فاستأذن عليه رجل - أي قرع الباب - فقال: تفضّل، نسي أنه في صلاة، فلا تبطل صلاته لأنه ناس ولم يتعمّد الإِثم.

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم، كتاب المساجد، باب تحريم الكلام في الصلاة، (٥٣٧)، (٣٣).

مثال ثالث: رجل أكره على أن يأكل في نهار رمضان فأكل، فلا يفسد صومه لأنه مكره، لكن يشترط في الإكراه أن يكون المُكْرِهُ قادراً على تنفيذ ما أكره به، أما إذا كان غير قادر مثل أن يقول لشخص: يا فلان كل هذا التمر وإن لم تأكل ضربتك، أو قيدتك وهو أضعف من الصائم، والصائم يستطيع أن يأخذه بيد واحدة ويقذفه، فهذا ليس بإكراه لأنه قادر على التخلُّص.

مثال رابع: صائم أكل يظن الشمس غربت ثم تبيّن أنها لم تغرب، كمن سمع أذاناً وظنه أذان بلده فأكل ثم تبيّن أنه لم يؤذن فيه ولم تغرب الشمس، فليس عليه قضاء لأنه جاهل إذ لو علم أن الشمس باقية لم يأكل، ولو ضُرب على هذا لم يأكل، فظن أن الشمس غربت بسماع هذا الأذان فأكل فلا شيء عليه.

وقد جاء النص في هذه المسألة بعينها فقد روت أسماء بنت أبي بكر رضي الله عنهما أنهم أفطروا في يوم غيم على عهد النبي على ثم طلعت الشمس (۱)، إذا هم أفطروا قبل أن تغرب الشمس ولم يأمرهم النبي على القضاء، ولو كان القضاء واجباً عليهم لأمرهم به لوجوب الإبلاغ عليه، ولو أمرهم به لكان من الشريعة، وإذا كان من الشريعة فالشريعة محفوظة لابد أن تنقل إلينا ولم تنقل، فدل هذا على أنه لا يجب عليهم القضاء.

ومن العلماء من قال: إنه يجب القضاء في هذه الحال استناداً إلى قول بعض الفقهاء.

وموقفنا من هذا القول أن نقول: إن الله تعالى قال: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ مَامَنُوٓا الله تعالى قال: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ مَامَنُوٓا الله وَالرَّسُولِ إِن كُنْمَ اللهِ وَالرَّسُولِ إِن كُنْمَ اللهِ وَالرَّسُولِ إِن كُنْمَ

<sup>(</sup>١) ستى تخريجه صفحة (٤٠).

تُوْمِنُونَ بِٱللَّهِ وَٱلْيَوْمِ ٱلْآخِرِ ذَالِكَ خَيْرٌ وَأَحْسَنُ تَأْوِيلًا ﴾ [النساء: ٥٩] وقال تعالى: ﴿ وَمَا آخَلُلُهُ تَمْ فِيهِ مِن شَيْءٍ فَكُمْمُهُ وَإِلَى ٱللَّهِ ﴾ [الشورى: ١٠] وحينئذ لا يبقى لأحد كلام.

مثال خامس: رجل جامع زوجته في نهار رمضان وهو يعلم أن الجماع حرام، لكن لا يعلم أن فيه كفارة، فهذا تلزمه الكفارة، لأن هذا الرجل غير معذور، حيث انتهك حرمة رمضان وهو يعلم أن ذلك حرام فتلزمه الكفارة، ولهذا ألزم النبي على المجامع في نهار رمضان بالكفارة مع أنه لا يعلم، وقصة هذا الرجل:

أنه أتى إلى النبي عَلَيْ وقال: يا رسول الله هلكت؟ فقال: «مَا الَّذي أَهْلَكَكَ؟» قال: أتيتُ أهلي في رمضان وأنا صائم، فقال: «أَعْتِقْ رَقَبة»، قال: لا أقدر، فقال: «صُمْ شَهْرَيْنِ مُتَتَابِعَيْنِ؟» قال: لا أستطيع، فقال: «أَطْعِمْ سِتَيْنَ مِسْكِيناً؟ قال: ليس عندي - فكل خصال الكفارة لا يستطيعها - فجلس الرجل فأتي بِمِكْتَلِ فيه تمر - أي زنبيل - فقال النبي عَلَيْة: «خُذْ هَذَا تَصَدَّقْ بِهِ» قال: يا رسول الله: أعلى أفقر مني، والله ما بين لابتيها أهل بيت أفقر مني؟ فضحك النبي عَلَيْ حتى بدت أنيابه ثم قال: «أَطْعِمْهُ أَهْلكَ» (١٠).

الشاهد من هذا الحديث: أن النبي ﷺ أوجب عليه الكفارة مع أنه كان لا يدري أن فيه كفارة.

مثال سادس: رجل زنى يحسب أن الزنى حلال لأنه عاش في غير بلاد الإسلام وهو حديث عهد بإسلام، فلا حدَّ عليه لأنه جاهل حيث أسلم حديثاً ولم يدرِ أن الزنا حرام، فقوله مقبول.

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري، كتاب الصوم، باب إذا جامع في رمضان (۱۸۳٤)، ومسلم، كتاب الصيام، باب تغليظ الجماع في نهار رمضان برقم (۱۱۱۱).

ولكن لو قال رجل عاش بين المسلمين: إنه لا يدري أن الزنا حرام، فإنه لا يقبل قوله ويقام عليه الحدّ.

مثال سابع: رجل زنى وهو يعلم أن الزنى حرام، لكن لا يدري أن الزاني المحصن عليه الرجم، وقال: إنه لو علم أن عليه الرجم ما زنى، فإنه يرجم.

إذاً الجهل بما يترتب على الفعل ليس بعذر، إنما العذر إذا جهل الحكم.

ذكرنا أولاً أن هذا في حق الله، أما في حق المخلوق فلا يسقط الضمان وإن سقط الإثم، مثال ذلك: رجل اجتر شاة ظنها شاته فذكّاها وأكلها، فتبيّن أنها لغيره، فإنه يضمنها لأن هذا حق آدمي، وحقوق الآدمي مبنية على المشاحة، ويسقط عنه الإثم لأنه غير متعمّد لأخذ مال غيره.

ومثال آخر: رجل أكره على قتل إنسان وقال له المُكْرِهُ: إما أن تقتل فلاناً أو أقتلك، وهو يقدر أن يقتله، فقتله، فإن القاتل المُكْرَهُ يقتل، لأن حق الآدمي لا يعذر فيه بالإكراه.

فإذا قال: أنا أعلم أنني إذا لم أقتل الرجل قتلني؟

فنقول: هل لك الحق أن تبقي نفسك بإهلاك غيرك؟ ليس لك حق. ولذلك إذا ارتفع قتل هذا المكره عنك فإننا لا نرفع عنك القتل بمقتضى الشريعة الإسلامية.

مثال ثامن: جاء رجل قوي شديد وأخذ شخصاً بالغاً عاقلاً وأمسك به وضرب به إنساناً حتى مات المضروب، فإن المضروب به لا يضمن لأنه ليس له تصرف، فهذا كالآلة فالضمان على الذي أمسكه وضرب به المقتول.

هذا الحديث عام في كل حق لله عزّ وجل من المحظورات، أما المأمورات فإنها لا يسقط أداؤها وقضاؤها، فلابدأن تُفعل، ولكن يسقط الإثم في تأخيرها بعذر.

فلو أن رجلاً أكل لحم إبل وهو على وضوء ولم يعلم أن أكل لحم الإبل ناقض للوضوء، فصلى، فيلزمه أن يعيد الوضوء والصلاة، وذلك لأن الواجب يمكن تداركه مع الجهل، وأما المحرم لا يمكن تداركه لأنه فعله وانتهى منه.

فعلى هذا نقول: إذا ترك واجباً فلابد من فعله، ويدل لهذا: أن النبي عَلَيْهُ قال: «مَنْ نَامَ عَنْ صَلاَةٍ أَوْ نَسِيهَا فَلْيُصِلِّهَا إِذَا ذَكَرَها»(١) فعذره عن التأخير ولم يعذره عن القضاء بل أمره بالقضاء، هذا بالنسبة للنسيان.

أما بالنسبة للجهل: فالرجل الذي جاء وصلى ولم يطمئن في صلاته قال له النبي ﷺ: «ارجع فَصَلِّ فَإِنَّكَ لَمْ تُصَلِّ» ثلاث مرات حتى قال المصلي: والذي بعثك بالحق لا أحسن غير هذا فعلمني، فعلمه (٢)، فهنا لم يعذره بالجهل لأن هذا واجب، والواجب يمكن تداركه مع الجهل فيفعل.

فإن قال قائل: هذا الرجل لم يأمره النبي على المعادة ما مضى من الصلوات مع أنه صرح بأنه لا يحسن غير هذا، فما الجواب وأنتم تقولون: إن الواجبات إذا كان جاهلاً يُعذر فيها بالإثم أي يسقط عنه، لكن لابد من فعلها؟

قلنا: هذه المسألة فيها خلاف بين العلماء: هل الواجبات تسقط

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري، كتاب مواقيت الصلاة، من نسي صلاة فليصلها إذا ذكرها، (٥٩٧)، ومسلم، كتاب المساجد، باب قضاء الصلاة الفائتة، (٦٨٤)، (٣١٤).

<sup>(</sup>٢) سبق تخريجه صفحة (٢٩٨).

بالجهل مطلقاً، أو يقال: تسقط بالجهل إن كان غير مقصر، فإن كان مقصراً لم يعذر؟

والظاهر: أن الواجبات تسقط بالجهل ما لم يمكن تداركها في الوقت، ويؤيد هذا أن الحديث الذي ذكرناه لم يأمر فيه النبي على هذا الرجل بقضاء ما مضى من صلاته، وأمره بقضاء الصلاة الحاضرة لأنه يمكن تداركها، ولأنه الآن هو مطالب بها، لأن وقتها باق.

ويتفرع على هذا مسألة مهمة: كثير من البادية لا يعرفون أن المرأة إذا حاضت مبكرة لزمها الصيام، ويظنون أن المرأة لا يلزمها الصيام إلا إذا تم لها خمس عشرة سنة، وهي قد حاضت ولها إحدى عشرة سنة مثلاً، فلها أربع سنين لم تصم، فهل نلزمها بالقضاء؟

والجواب: لا نلزمها بالقضاء، لأن هذه جاهلة ولم تقصر، ولأنه ليس عندها من تسأله، ثم إن أهلها يقولون لها: أنت صغيرة ليس عليك شيء، وكذلك لو كانت لا تصلّى.

فمثل هؤلاء نعذرهم، لأن الواجبات عموماً لا تلزم إلا بالعلم، لقول الله تعالى: ﴿ وَمَا كُنَّا مُعَذِينَ حَتَى نَبْعَثَ رَسُولًا ﴿ الإسراء: ١٥] نعم إذا كان مقصّراً فنلزمه، مثل أن يقول رجل عاميٌّ لآخر مثله: يا فلان يجب عليك كذا وكذا، فقال الآخر: لا يجب، قال له: اسأل العلماء، فقال: لا أسأل العلماء قال الله عزّ وجل: ﴿ يَتَأَيُّهَا الَّذِينَ ءَامَنُوا لا تَسْعَلُوا عَنْ آشَياءً إِن تُبَدّ لَكُمْ تَسُؤكُمْ وَإِن تَسْعَلُوا عَنْ آشَياءً وَاللهُ عَفُورٌ حَلِيتُ الله المائدة: ١٠١] فهذا نقول: إنه مقصّر ونلزمه.

أيضاً إذا كان الواجب الذي تركه جهلاً يتعلق به حق الغير كالزكاة مثلاً ، كرجل مضى عليه سنوات وهو لا يزكّي ، والمال الذي عنده زكوي ، لكن لا يدري أن فيه زكاة ، فنلزمه بأداء ما مضى ، لأن الزكاة ليس لها وقت محدد تفوت بفواته ، فلو أخّرها عمداً إلى خمس سنوات لزمه أن يزكّي .

فهذا نلزمه بالزكاة وإن كان جاهلاً لتعلَّق حق أهل الزكاة بها وهو حق آدمى، لكن لا نؤثمه لأنه كان جاهلاً.

فالمهم أن هذا الحديث مؤيّدٌ بالقرآن الكريم كما سبق، وينبغي للإنسان أن ينظر إلى الحوادث التي تقع نسياناً أو جهلاً أو إكراهاً نظرة حازم ونظرة راحم.

نظرة حازم: بأن يلزم الإنسان إذا علم أن فيه تقصيراً.

ونظرة راحم: إذا علم أنه لم يقصّر، لكنه جاهل لا يدري عن شيء.

وكان شيخنا عبدالرحمن بن سعدي ـ رحمه الله ـ يقول في المسائل الخلافية: إذا كان الإنسان قد فعل وانتهى فلا تعامله بالأشد، بل انظر للأخف وعامله به، لأنه انتهى ولكن انهَهُ أن يفعل ذلك مرة أخرى. والله الموفق.

**EYY** =

# الحديث الأربعون

عَنِ ابْنِ عُمَرَ رَضِيَ اللهُ عَنْهُمَا قَالَ: أَخَذَ رَسُولُ اللهِ ﷺ بِمِنْكَبِيَّ فَقَالَ: «كُنْ في الدُّنْيَا كَأَنَّكَ غَرِيْبٌ أَوْ عَابِرُ سَبِيْلِ » وَكَانَ ابْنُ عُمَرَ رَضِيَ اللهُ عَنهُمَا يَقُونُ : إِذَا أَمْسَيْتَ فَلا تَنْتَظِرِ المَسَاءَ. وَخُذْ مِنْ صِحَتِكَ أَمْسَيْتَ فَلا تَنْتَظِرِ المَسَاءَ. وَخُذْ مِنْ صِحَتِكَ لِمَرِضِكَ، وَمِنْ حَيَاتِكَ لِمَوْتِكَ لَمَوْتِكَ لَمُوالِي .

### الشرح

قوله: «أَخَذَ بِمِنكَبَيَّ» أي أمسك بكتفي من الأمام. وذلك من أجل أن يستحضر ما يقوله النبي ﷺ وقال: «كُنْ فِي الدُّنيا كَأَنَّكَ غَرِيْبٌ أَوْ عَابِرُ سَبِيْلٍ» فالغريب لم يتخذها سكناً وقراراً، وعابر السبيل: لم يستقر فيها أبداً، بل هو ماش.

وعابر السبيل أكمل زهداً من الغريب، لأن عابر السبيل ليس بجالس، والغريب يجلس لكنه غريب.

«كُنْ فِي الدُّنْيا كَأَنَّكَ غَرِيْبٌ أَوْ عَابِرُ سَبِيْلٍ» وهذا يعني الزهد في الدنيا، وعدم الركون إليها، لأنه مهما طال بك العمر فإن مآلك إلى مفارقتها. ثم هي

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري، كتاب الرقاق، باب قول النبي ﷺ: «كن في الدنيا كأنك غريب أو عابر سبيل»، (٦٤١٦).

ليست بدار صفاء وسرور دائماً، بل صفوها محفوفٌ بكَدَريَن، وسرورها محفوف بحزنين كما قال الشاعر:

لا طيبَ للعيشِ مَا دَامت منغّصةً للذائلة بادِّكارِ الموتِ والهَرَمِ

إذاً كيف تركن إليها؟ كن فيها كأنك غريب لا تعرف أحداً ولا يعرفك أحد، أو عابر سبيل أي ماشٍ لا تنوي الإقامة.

وكَانَ ابْنُ عُمَرَ رَضِيَ اللهُ عَنْهُمَا يَقُونُ : إِذَا أَمسيْتَ فَلا تَنْتَظِرِ الصَّبَاحَ، وَإِذَا أَصْبَحْتَ فَلاَ تَنْتَظِرِ المَسَاءَ، وَخُذْ مِنْ صِحَتِكَ لِمَرَضِكَ، وَمِنْ حَيَاتِكَ لِمَوْتِكَ» رواه البخاري .

هذه كلمات من ابن عمر رضي الله عنهما يقول:

«إِذَا أَمْسَيْتَ فَلا تَنتَظِرِ الصَّباح» والمعنى: اعمل العمل قبل أن تصبح ولا تقل غداً أفعله، لأن منتظر الصباح إذا أمسى فإنه يؤخر العمل إلى الصباح، وهذا غلط، فلا تؤخر عمل اليوم للغد.

«وإذا أصبحت فلا تَنْتَظِرِ المساء» أي اعمل وتجهز، وهذا أحد المعنيين في الأثر.

أو المعنى: «إِذَا أَمْسَيْتَ فَلا تَنْتَظِرِ الصَّبَاحِ» لأنك قد تموت قبل أن تصبح. «وَإِذَا أَصبحْتَ فَلا تَنْتَظِرِ المَسَاء» لأنك قد تموت قبل أن تمسي. وهذا في عهدنا كثير جداً، انظر إلى الحوادث كيف نسبتها؟ تجد الرجل يخرج من بيته وهو يقول لأهله هيؤوا لي الغداء، ثم لا يتغدى، يصاب بحادث ويفارق الدنيا، أو يموت فجأة، وقد شوهد من مات فجأة، وفي هذا يقول بعضهم: (اعمل لدنياك كأنك تعيش أبداً، واعمل لآخرتك كأنك تموت غداً) والمعنى:

الدنيا لا تهمّك، الذي لا تدركه اليوم تدركه غداً فاعمل كأنك تعيش أبداً، والآخرة اعمل لها كأنك تموت غداً، بمعنى: لا تؤخر العمل.

وهذا يروى حديثاً عن النبي عَيْنَةُ ولكنه ليس بحديث(١).

"وَخُذْ مِنْ صِحَّتِكَ لِمَرَضِكَ" فالإِنسان إذا كان صحيحاً تجده قادراً على الأعمال منشرح الصدر، يسهل عليه العمل لأنه صحيح، وإذا مرض عجز وتعب أو تعذر عليه الفعل، أو إذا أمكنه الفعل تجد نفسه ضيقة ليست منبسطة، فخذ من الصحة للمرض، لأنك ستمرض أو تموت.

«وَمِنْ حَيَاتِكَ لِمَوْتِكَ» الحي موجود قادر على العمل، وإذا مات انقطع عمله إلا من ثلاث، فخذ من الحياة للموت واستعد.

هذه كلمات نيرات، ولو أننا سرنا على هذا المنهج في حياتنا لهانت علينا الدنيا ولم نبال بها واتخذناها متاعاً فقط.

قال شيخ الإسلام ابن تيمية \_ رحمه الله \_: «ينبغي للإنسان أن يجعل المال كأنه حمار يركبه، أو كأنه بيت الخلاء يقضي فيه حاجته» فهذا هو الزّهد. وأكثر الناس اليوم يجعلون المال غاية فيركبهم المال، ويجعلونه مقصوداً فيفوتهم خير كثير.

### \* من فوائد هذا الحديث:

التزهيد في الدنيا وأن لا يتخذها الإنسان دار إقامة ، لقوله: «كُنْ في الدُنْيَا كَأَنَّكَ غَرِيْبٌ أَوْ عَابِر سَبِيْلِ».

<sup>(</sup>١) السلسلة الضعيفة ٢٦٦/٢.

٢ حسن تعليم النبي عليه بضرب الأمثال المقنعة ، لأنه لو قال: ازهد في الدنيا ولا تركن إليها وما أشبه ذلك لم يفد هذا مثل ما أفاد قوله: «كُنْ فِي الدنيا كأنّك غَريْب أو عَابِر سبيل».

٣ ـ فعل ما يكون سبباً لانتباه المخاطب وحضور قلبه، لقوله: «أخذ بمنكبَيً»، ونظير ذلك: أن النبي ﷺ لمَّا عَلَّمَ ابن مسعود رضي الله عنه التشهد أمسك كفه وجعله بين كفيه (١) حتى ينتبه.

٤ ـ أنه ينبغي للعاقل ما دام باقياً والصحة متوفرة أن يحرص على العمل
 قبل أن يموت فينقطع عمله.

٥ ـ الموعظة التي ذكرها ابن عمر رضي الله عنهما: أن من أصبح لا ينتظر المساء، ذكرنا لها وجهين في المعنى، وكذلك من أمسى لا ينتظر الصباح.

والموعظة الثانية: أن يأخذ الإنسان من صحته لمرضه، لأن الإنسان إذا كان في صحة تسهل عليه الطاعات واجتناب المحرمات بخلاف ما إذا كان مريضاً، وكذلك أيضاً أن يأخذ الإنسان من حياته لموته.

تأثر بهذه الموعظة من رسول الله عنهما حيث تأثر بهذه الموعظة من رسول الله علم.

\* \* \*

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري، كتاب الاستئذان، باب الأخذ باليدين، (٦٢٦٥)، ومسلم، كتاب الصلاة، باب التشهد في الصلاة (٤٠٢)، (٥٩).

# الحديث الحادي والأربعون

عَنْ أَبِيْ مُحَمَّد عَبْدِ الله بن عمْرِو بْنِ العَاصِ رضي الله عنْهُمَا قَالَ: قَالَ رسول الله ﷺ: «لاَ يُؤْمِنْ أَحَدُكُمْ حَتَّى يَكُونَ هَواهُ تَبَعَاً لِمَا جِئْتُ بِهِ»(١) حَدِيْتٌ حَسَنٌ صَحِيْحٌ رَوَيْنَاهُ فِي كِتَابِ الْحُجَّةِ بإسْنَادٍ صَحِيح.

## الشرح

عبدالله بن عمرو بن العاص رضي الله عنهما من المكثرين رواية للحديث، لأنه كان يكتب، وكان أبو هريرة رضي الله عنه يغبطه على هذا، ويقول: لا أعلم أحداً أكثر حديثاً مني عن رسول الله ﷺ إلا عبدالله بن عمرو رضي الله عنهما، فإنه كان يكتب ولا أكتب (٢).

يقول: «لا يُؤمِنُ أَحَدُكُمْ» يعني الإيمان الكامل.

«حَتَّى يَكُونَ هَواهُ» أي اتجاهه وقصده .

«تَبَعًا لِمَا جِئْتُ بِهِ» أي من الشريعة .

قوله: «حَدِيثٌ حَسنٌ صحِيْحٌ، رَوَيْنَاهُ فِي كِتَابِ الحُجَّةِ بِإِسْنَادٍ صَحْيِحٍ». تعقب ابن رجب \_ رحمه الله \_ هذا التصحيح من المؤلف وقال: الحديث لا يصح، ولذلك يحسن تتبع شرح ابن رجب ـ رحمه الله ـ ونقل تعقيبه على الأحاديث، لأن ابن رجب \_ رحمه الله \_ حافظ من حفّاظ الحديث، وهو إذا

أخرجه البغوي في شرح السنة ١/ ٢١٣.

أخرجه البخاري في كتاب العلم، باب كتابة العلم، (١١٣).

أعلّ الأحاديث التي ذكرها النووي ـ رحمه الله ـ يبّين وجه العلة.

لكن معنى الحديث بقطع النظر عن إسناده صحيح، وأن الإنسان يجب أن يكون هواه تبعاً لما جاء به الرسول عليه الله المرسول المنافية ال

#### \* من فوائد هذا الحديث:

١ ـ تحذير الإنسان من أن يُحَكِّمَ العقل أو العادة مقدماً إياهما على ما جاء به الرسول عَلَيْق، ووجه ذلك: نفى الإيمان عنه.

فإن قال قائل: لماذا حملتموه على نفي الكمال؟

فالجواب: أنّا حملناه على ذلك لأنه لا يصدق في كل مسألة نفي أصل الإيمان، لأن الإنسان قد يكون هواه تبعاً لما جا به الرسول على في أكثر مسائل الدين، وفي بعض المسائل لا يكون هواه تبعاً، فيحمل على نفي الكمال، ويقال: مَنْ كان هواه ليس تبعاً لما جاء به الرسول على في كل الدين فحينئذ يكون مرتدًا.

٢ ـ أنه يجب على الإنسان أن يستدل أولاً ثم يحكم ثانياً، لا أن يحكم ثم يستدل، بمعنى أنك إذا أردت حكم في العقائد أو في الجوارح فاستدل أولاً ثم احكم، أما أن تحكم ثم تستدل فهذا يعني أنك جعلت المتبوع تابعاً وجعلت الأصل عقلك والفرع الكتاب والسنة.

ولهذا تجد بعض العلماء \_ رحمهم الله، وعفا عنهم \_ الذين ينتحلون لذاهبهم يجعلون الأدلة تبعاً لمذاهبهم، ثم يحاولون أن يلووا أعناق النصوص إلى ما يقتضيه مذهبهم على وجه مستكره بعيد، وهذا من المصائب التي ابتلي بها بعض العلماء والواجب أن يكون هواك تبعاً لما جاء به الرسول عليه .

٣ ـ تقسيم الهوى إلى محمود ومذموم، والأصل عند الإطلاق المذموم كما
 جاء ذلك في الكتاب والسنة، فكلما ذكر الله تعالى اتباع الهوى فهو على وجه
 الذم، لكن هذا الحديث يدل على أن الهوى ينقسم إلى قسمين:

محمود: وهو ماكان تبعاً لما جاء به الرسول ﷺ.

ومذموم: وهو ما خالف ذلك.

وعند الإطلاق يحمل على المذموم، ولهذا يقال: الهدى، ويقابله الهوى.

٥ \_ أن الإيمان يزيد وينقص كما هو مذهب أهل السنة والجماعة. والله أعلم.

\* \* \*

الحديث الثاني والأربعون: «يا ابن أدم إنك ما دعوتني ورجوتني»

#### = { ۲ 9

# الحديث الثاني والأربعون

عَنْ أَنَسِ بْنِ مَالِكِ رضي الله عنه قَالَ: سَمِعْتُ رَسُولَ الله عَلَيْ يَقُولُ: قَالَ الله تعالى: «يَا ابْنَ آدَمَ إِنَّكَ مَا دَعَوتَنِيْ وَرَجَوتَنِي غَفَرْتُ لَكَ عَلَى مَا كَانَ مِنْكَ وَلاَ أَبُولِيْ، يَا ابْنَ آدَمَ لَو بَلَغَتْ ذُنُوبُكَ عَنَانَ السَّمَاءِ ثُمَّ اسْتَغْفَرتَنِيْ غَفَرْتُ لَكَ، يَا ابْنَ آدَمَ لَو بَلَغَتْ ذُنُوبُكَ عَنَانَ السَّمَاءِ ثُمَّ اسْتَغْفَرتَنِيْ غَفَرْتُ لَكَ، يَا ابْنَ آدَمَ لَو بَلَغَتْ فُرَتِنِيْ بِقِرَابِ الأَرْضِ خَطَابَا ثُمَّ لَقِينَنِي لاَ تُشْرِكِ بِي شَيئًا لأَتَيْتُكَ آدَمَ إِنَّكَ لَوْ أَتَيْتَنِيْ بِقِرَابِ الأَرْضِ خَطَابَا ثُمَّ لَقِينَنِي لاَ تُشْرِكِ بِي شَيئًا لأَتَيْتُكَ بِقِرَابِهَا مَغْفِرَةً» (١) رَوَاهُ التَّرْمِذِيُّ وَقَالَ: حديثٌ حَسَنٌ صَحَيْحٌ.

### الشرح

هذا حديث قدسي وقد سبق تعريفه.

قوله: «مَا دَعُوتَنِي» (ما) هنا شرطية، وفعل الشرط: (دعا) في قوله: «دَعُوتَنِي» وجواب الشرط: «غَفَرْتُ».

وإذا أردت أن تعرف: (ما) الشرطية فاجعل بدلها: (مهما) فلو قلت: مهما دعوتني ورجوتني غفرت لك صحّ.

«مَا دَعُوتَنِيْ» الدعاء ينقسم إلى قسمين: دعاء مسألة، ودعاء عبادة.

فدعا المسألة أن تقول: يا رب اغفر لي. ودعاء العبادة أن تصلي لله.

فنحتاج الآن إلى دليل وتعليل على أن العبادة تسمّى دعاءً؟

الدليل: قول الله تعالى: ﴿ وَقَالَ رَبُّكُمُ ٱدْعُونِيٓ أَسْتَجِبٌ لَكُوُّ إِنَّ ٱلَّذِينَ

<sup>(</sup>١) أخرجه الترمذي، كتاب الدعوات، باب خَلَقَ الله مائة رحمة (٣٥٤٠).

يَسَتَكَبِرُونَ عَنْ عِبَادَقِ سَيَدْخُلُونَ جَهَنَّمَ دَاخِرِينَ ﴿ فَالْو: ٦٠] فقال: ﴿ وَقَالَ ﴾ ثم قال: ﴿ يَسَتَكُبِرُونَ عَنْ عِبَادَقِ ﴾ فمسى الدعاء عبادة، وقد جاء في الحديث: ﴿ أَنَّ الدُّعَاءَ هُوَ العِبَادَةً ﴾ (١٠ ووجهه ظاهر جداً، لأن داعي الله متذلل لله عزّوجل منكسر له، قد عرف قدر نفسه، وأنه لا يملك لها نفعاً ولا ضرّاً.

أما كيف كانت العبادة دعاءً: فلأن المتعبّد لله داع بلسان الحال، فلو سألت المصلي لماذا صلى لقال: أرجو ثواب الله، إذا فهو داع بلسان الحال، وعليه فيكون قوله: «مَا دَعَوتَنِيْ وَرَجَوتَنِي» يشمل دعاء العبادة ودعاء المسألة، ولكن لاحظ القيد في قوله: «وَرَجَوتَنِيْ» فلا بد من هذا القيد، أي أن تكون داعياً لله راجياً إجابته، وأما أن تدعو الله بقلب غافل فأنت بعيد من الإجابة، فلا بد من الدعاء والرجاء.

وقوله: «غَفَرْتُ لَكَ» المغفرة: هي ستر الذنب والتجاوز عنه.

«عَلَى مَا كَانَ مِنْكِ» أي على ما كان منك من الذنوب والتقصير.

«ولا أُبَالِي» أي لا أهتم بذلك.

"يَا ابْنَ آدَمَ لُو بَلَغْتُ ذُنُوبُكَ عَنَانَ السَّمَاءِ" المراد بقوله: "عَنَانَ السَّمَاءِ" أي أعلى السماء، وقيل إن "عَنَانَ السَّمَاء" ما عنَّ لك حين تنظر إليها، وقيل "عَنَانَ السَّمَاء" أي السحاب أعلاه، ولا شك أن السحاب يسمى العنان، لكن السَّمَاءَ" أي السحاب أعلاه، ولا شك أن السحاب يسمى العنان، لكن

<sup>(</sup>۱) أخرجه الترمذي، كتاب تفسير القرآن، باب سورة البقرة، (۲۹۲۹)، والإمام أحمد ج المرحه الترمذي، كتاب الدعاء، باب فضل الدعاء، (۳۸۲۸)، وأبو داود، كتاب الوتر، باب الدعاء، (۱٤۷۹)، والنسائي في سننه الكبرى، كتاب التفسير، باب تفسير سورة غافر، (۱۱٤٦٤). والبخاري في «الأدب المفرد» رقم ۷۱٤.

الظاهر أن المرادبه (عنان السماء).

والسماء على الأرض كالقبة، لها جوانب، ولها وسط، أعلاها بالنسبة لسطح الأرض هو الوسط.

«ثم اَسْتَغْفَرُ تَنِيُ» أي طلبت مني المغفرة، سواء قلت: اسْتَغْفر الله، أو قلت: اللهم اغفر لي. لكن لا بد من حضور القلب واستحضار الفقر إلى الله عزّوجل.

«يَا ابنَ آدم إِنَّكَ لَوْ أَتَيْتَنِي بِقِرَابِ الأَرْضِ خَطَايَا ثُمَّ لَقِيْتَني لاتُشرِك بي شَيْئاً لاَتُشرِك بي شَيْئاً لاَتُشرِك بي شَيْئاً لاَتَيْتُكَ بِقِرَابِهَا مَغْفِرَةً».

قوله: «لَوْ أَتَيْتَنِيْ » أي جئتني بعد الموت. «بِقِرَابِ الأَرْضِ » أي يقاربها ، إما ملئاً ، أو ثقلاً ، أو حجماً ، «خَطَايا» جمع خطيئة وهي الذنوب ، «ثُمَّ لَقِيتَنِيْ لَا شركاً لاَنشرِكْ بي شَيئاً » قوله: «شَيئاً » نكرة في سياق النفي تفيد العموم أي لا شركاً أصغر ولا أكبر ، وهذا قيد عظيم قد يتهاون به الإنسان ويقول: أنا غير مشرك وهو لا يدري ، فحُبُ المال الذي يلهي عن طاعة الله من الإشراك لقول النبي وهو لا يدري ، فَبُدُ الدينار والدِّرْهَمِ والقطيفة والخَمِيْصَةِ »(١) فسمّى النبي عَلَيْ من كان هذا همّه: عبداً لها .

« لأَتَيْتُكَ بِقِرَابِهَا مَغْفِرَةً » وهذا لا شكّ من نعمة الله وفضله ، بأن يأتي الإنسان ربه بمل الأرض خطايا ثم يأتيه عزّوجل بقرابها مغفرة ، وإلا فمقتضى العدل أن يعاقبه على الخطايا ، لكنه جل وعلا يقول بالعدل ويعطي الفضل .

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري، كتاب الجهاد والسير، باب الحراسة في الغزو في سبيل الله (٢٨٨٦).

### \* من فوائد هذا الحديث:

ا ـ شرف بني آدم حيث وجه الله إليه الخطاب بقوله: «يَا ابْنَ آدَم» ولا شك أن بني آدم فُضًلوا على كثير ممن خلقهم الله عزّوجل وكرّمهم الله سبحانه وتعالى، قال الله تبارك وتعالى: ﴿ وَلَقَدْ كُرَّمْنَا بَنِي ءَادَمَ وَحَمَلْنَاهُمْ فِي ٱلْبَرِ وَٱلْبَحْرِ وَتعالى، قال الله تبارك وتعالى: ﴿ ﴿ وَلَقَدْ كُرَّمْنَا بَنِي ءَادَمَ وَحَمَلْنَاهُمْ فِي ٱلْبَرِ وَٱلْبَحْرِ وَتَعالى الله تبارك وتعالى: ﴿ ﴿ وَلَقَدْ كُرَّمْنَا بَنِي ءَادَمَ وَحَمَلْنَاهُمْ فِي ٱلْبَرِ وَٱلْبَحْرِ وَرَنَقْنَا مَنْ خَلَقْنَا تَقْضِيلًا ﴿ وَالإسراء: ٥٠].

٢ - أن كلمة (ابن) أو: (بني) أو ما أشبه ذلك إذا أضيفت إلى القبيلة أو إلى الأمة تشمل الذكور والإناث، وإذا أضيفت إلى شيء محصور فهي للذكور فقط. وهي هنا في الحديث مضافة إلى الأمة كلها، حيث قال: «يا ابن آدَم» فيشمل الذكور والإناث.

ويتفرّع على هذه المسألة: لو قال قائل: هذا البيت وقف على بني صالح وهو واحد، فيشمل الذكور فقط، لأنهم محصورون، أما لو قال: هذا وقف على بني تميم شمل الذكور والإناث.

٣ ـ أن من دعا الله ورجاه فإن الله تعالى يغفر له .

٤ - أنه لا بد مع الدعاء من رجاء، وأما القلب الغافل اللاهي الذي يذكر الدعاء على وجه العادة فليس حرياً بالإجابة، بخلاف الذكر كالتسبيح والتهليل وما أشبه ذلك، فهذا يُعطى أجراً به، ولكنه أقل مما لو استحضر وذكر بقلبه ولسانه.

والفرق ظاهر، لأن الداعي محتاج فلا بدأن يستحضر في قلبه ما احتاج إليه، وأنه مفتقر إلى الله عَزّوجل. ٥ - إثبات صفات النفي التي يسميها العلماء الصفات السلبية، لقوله: «وَلاَ أَبَالِي» فإن هذه صفة منفية عن الله تعالى، وهذا من قسم العقائد. وهذا كثير في القرآن مثل قوله: ﴿ لاَ تَأْخُذُهُ سِنَةٌ وَلا نَوْمٌ ﴾ [البقرة: ٢٢٥] وقوله: ﴿ وَلاَ يَطْلِمُ رَبُّكَ أَحَدًا ﴾ [الكهف: ٤٩]، وقوله: ﴿ وَتَوَكَّلُ عَلَى ٱلْحَيِّ ٱلَّذِى لَا يَمُوتُ ﴾ [الفرقان: ٥٨].

ولكن اعلم أن المراد بالصفات المنفية إثبات كمال الضد، فيكون نفي المبالاة هنا يراد به كمال السلطان والفضل والإحسان، وأنه لا أحد يعترض على الله أو يجادله فيما أراد.

ولكن هل الاستغفار مجرّد قول الإنسان: اللهم اغفر لي، أو استغفر الله؟

الجواب: لا، لا بد من فعل أسباب المغفرة وإلا كان دعاؤه كالاستهزاء كما لو قال الإنسان: اللهم ارزقني ذرية طيبة، ولم يعمل لحصول الذرية، والذي تحصل به المغفرة التوبة إلى الله عزّ وجل.

والتوبة: من تاب يتوب أي رجع. وهي الرجوع من معصية الله إلى طاعته ويشترط لها خمسة شروط.

.

الشرط الأول: الإخلاص:

والإخلاص شرط في كل عبادة والتوبة من العبادات، قال الله تعالى: ﴿ وَمَا آُمِرُوۤاْ إِلَّا لِيَعْبُدُواْ الله تُعْلِصِينَ لَهُ ٱلدِّينَ ﴾[البينة: ٥] فمن تاب مراءاة للناس، أو تاب خوفاً من سلطان لا تعظيماً لله عزّوجل فإن توبته غير مقبولة.

الشرط الثاني: الندم على ما حصل:

وهو انكسار الإنسان وخجله أمام الله عزّوجل أن فعل ما نُهي عنه، أو ترك ما أوجب عليه.

فإن قال قائل: الندم انفعال في النفس، فكيف يسيطر الإنسان عليه؟

فالجواب: أنه يسيطر عليه إذا أشعر نفسه بأنه في خجل من الله عزّوجل وحياء من الله ويقول: ليتني لم أفعل وما أشبه ذلك.

وقال بعض أهل العلم: إن الندم ليس بشرط.

أولاً: لصعوبة معرفته.

والثاني: لأن الرجل إذا أقلع فإنه لم يقلع إلا وهو نادم، وإلا لاستمر، لكن أكثر أهل العلم\_رحمهم الله\_على أنه لا بدأن يكون في قلبه ندم.

الشرط الثالث: الإقلاع عن المعصية التي تاب منها:

فإن كانت المعصية ترك واجب يمكن تداركه وجب عليه أن يقوم بالواجب، كما لو أذنب الإنسان بمنع الزكاة، فإنه لا بد أن يؤدي الزكاة، أو كان فعل محرماً مثل أن يسرق لشخص مالاً ثم يتوب، فلا بد أن يرد المال إلى صاحبه، وإلا لم تصح توبته.

فإن قال قائل: هذا رجل سرق مالاً من شخص وتاب إلى الله، لكن المشكل كيف يؤدي هذا المال إلى صاحبه؟ يخشى إذا أدى المال إلى صاحبه أن يقع في مشاكل فيدّعي مثلاً صاحب المال أن المال أكثر، أو يتّهَم هذا الرجل ويشيع أمره، أو ما أشبه ذلك، فماذا يصنع؟

نقول: لا بدأن يوصل المال إلى صاحبه بأي طريق، وبإمكانه أن يرسل المال مع شخص لا يتهم بالسرقة ويعطيه صاحبه، ويقول: يا فلان هذا من شخص أخذه منك أولاً والآن أوصله إليك، ويكون هذا الشخص محترماً أميناً بمعنى أنه لا يمكن لصاحب المال أن يقول: إما أن تعين لي من أعطاك إياه وإلا فأنت السارق، أما إذا كان يمكن فإنه مشكل.

مثال ذلك: أن يعطيه القاضي، أو يعطيه الأمير يقول: هذا مال لفلان أخذته منه، وأنا الآن تائب، فأدّه إليه. وفي هذه الحال يجب على من أعطاه إياه أن يؤدّيه إنقاذاً للآخذ وردّاً لصاحب المال.

فإذا قال قائل: إن الذي أخذتُ منه المال قد مات، فماذا أصنع؟ فالجواب: يعطيه الورثة، فإن لم يكن له ورثة أعطاه بيت المال.

فإذا قال: أنا لا أعرف الورثة، ولا أعرف عنوانهم؟

فالجواب: يتصدّق به عمن هو له، والله عزّوجل يعلم هذا ويوصله إلى صاحبه فهذه مراتب التوبة بالنسبة لمن أخذ مال شخص معصوم.

مسألة الغيبة: كيف يتخلص منها إذا تاب:

من العلماء من قال: لا بدأن يذهب إلى الشخص ويقول: إني اغتبتك فحللني، وفي هذا مشكلة. ومنهم من فصّل وقال: إن علم بالغيبة ذهب إليه واستحله، وإن لم يعلم فلا حاجة أن يقول له شيئاً لأن هذا يفتح باب شرّ.

ومنهم من قال: لا يُعِلمُه مطلقاً، كما جاء في الحديث: «كَفَّارَةُ مَنِ الْعُتَبْتَةُ أَنْ تَسْتَغْفِرَ لَهُ» (١) فيستغفر له ويكفى.

ولكن القول الوسط هو الوسط، وهو أن نقول: إن كان صاحبه قد علم بأنه اغتابه فلا بد أن يتحلل منه، لأنه حتى لو تاب سيبقى في قلب صاحبه شيء، وإن لم يعلم كفاه أن يستغفر له.

الشرط الرابع: العزم على أن لا يعود:

فلا بد من هذا، فإن تاب من هذا الذنب لكن من نيته أن يعود إليه متى سنحت له الفرصة فليس بتائب، ولكن لو عزم أن لا يعود ثم سوّلت له نفسه فعاد فالتوبة الأولى لا تنتقض، لكن يجب أن يجدد توبة للفعل الثاني أ.

ولهذا يجب أن نعرف الفرق بين أن نقول: من الشرط أن لا يعود، وأن نقول: من الشرط العزم على أن لا يعود.

الشرط الخامس: أن تكون التوبة وقت قبول التوبة:

فإن كانت في وقت لا تقبل فيه لم تنفعه، وذلك نوعان: نوع خاص، ونوع عام.

النوع الخاص: إذا حضر الإنسان أجله فإن التوبة لا تنفع، لقول الله

<sup>(</sup>۱) ذكره الزبيدي «إتحاف السادة» ٧/ ٥٥٨ والسيوطي في «الدر المنثور» ٦/ ٩٦، والألباني في «الضعيفة» برقم ١٥١٨.

وأما العام: فهو طلوع الشمس من مغربها، فإن الشمس تشرق من المشرق وتغرب من المغرب، فإذا طلعت من المغرب آمن الناس كلهم، ولكن لا ينفع نفساً إيمانها لم تكن آمنت من قبل أو كسبت في إيمانها خيراً.

ولهذا قال النبي ﷺ: «لاَ تَنْقَطِعُ الهِجْرَةُ حَتَّى تَنْقَطِعَ التَّوبَةُ، وَلاَ تَنْقَطعُ التَّوبَةُ، وَلاَ تَنْقَطعُ التَّوبَةُ حَتَّى تَنْقَطِعَ التَّوبَةُ، وَلاَ تَنْقَطعُ التَّوبَةُ حَتَّى تَخْرُجَ الشَّمْسُ مِنْ مَغْرِبِهَا »(١).

فهذه هي شروط التوبة، وأكثر العلماء ـ رحمهم الله ـ يقولون: شروط التوبة ثلاثة: الندم، والإقلاع، والعزم على أن لا يعود.

ولكن ما ذكرناه أوفي وأتمّ، ولا بد مما ذكرناه.

٦ \_ أن الإنسان إذا أذنب ذنوباً عظيمة ثم لقى الله لا يشرك به شيئاً غفر الله له .

ولكن هذا ليس على عمومه لقول الله تعالى: ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ لَا يَغْفِرُ أَن يُشْرَكَ يَعْفِرُ أَن يُشْرَكَ بِهِ وَيَغْفِرُ مَا دُونَ ذَلِكَ لِمَن يَشَاءً ﴾ [النساء: ٤٨]. فقوله هنا في الحديث: لأَتيتُكَ بِقِرَابِهَا مَغْفِرَةً هذا إذا شاء، وأما إذا لم يشأ فإنه يعاقب بذنبه.

٧ \_ فضيلة التوحيد وأنه سبب لمغفرة الذنوب، وقد قال الله عزّوجل: ﴿ قُلُ

<sup>(</sup>١) أخرجه أبو داود، كتاب الجهاد، باب في الهجرة هل انقطعت؟ (٢٤٧٩)، وأحمد.

لِلَّذِينَ كَفَرُوا إِن يَنتَهُوا يُغَفَّرُ لَهُم مَّا قَدْ سَلَفَ ﴾ [الأنفال: ٣٨] فمهما عظمت الذنوب إذا انتهى الإنسان عنها بالتوحيد غفر الله له.

٨ ـ إثبات لقاء الله عزّوجل، لقوله: «ثُمَّ لَقِيتَنِي لاَتُشْرِك بِي شَيئاً» وقد دلّ على ذلك كتاب الله عزّوجل، قال الله تعالى: ﴿ فَنَ كَانَ يَرْجُوا لِقَاءَ رَبِّهِ فَلْيَعْمَلْ عَمَلاً صَلِحًا وَلا يُشْرِك بِعِبَادَةِ رَبِّهِ أَمَدًا ﴿ قَالَ الله تعالى: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلْإِنسَانُ وَلا يُشْرِك بِعِبَادَةِ رَبِّهِ أَمَدًا ﴿ إلله إلى الله الله تعالى: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلْإِنسَانُ إِنَّكَ كَادِحٌ إِلَى رَبِّك كَذَمًا فَمُلَقِيهِ ﴿ الانشقاق: ٦]، فلا بد من ملاقاة الله عزّوجل، والنصوص في هذا كثيرة، فيؤخذ من ذلك: أنه يجب على الإنسان أن يستعد لملاقاة الله، وأن يعرف كيف يلاقي الله، هل يلاقيه على حال مرضية عند الله عزّوجل، أو على العكس؟ ففتش نفسك واعرف ما أنت عليه.

ومن حسن تأليف المؤلّف \_ رحمه الله \_ أنه جعل هذا الحديث آخر الأحاديث التي اختارها \_ رحمه الله \_ المختوم بالمغفرة، وهذا يسمى عند البلاغيين براعة اختتام.

وهناك ما يسمّى براعة افتتاح فإذا افتتح الإنسان كتابه بما يناسب الموضوع يسمونه براعة افتتاح، مثل قول ابن حجر ـ رحمه الله ـ في بلوغ المرام:

«الحمد لله على نعمه الظاهرة والباطنة قديماً وحديثاً» يشير إلى أن هذا الكتاب في الحديث.

وإلى هنا ينتهي الكلام على الأربعين النووية المباركة، التي نحثُ كل طالب علم على حفظها وفهم معناها والعمل بمقتضاها، نسأل الله عزّوجل أن يجعلنا ممن سمع وانتفع إنه سميع قريب، وصلى الله وسلم على نبينا محمد وعلى آله وصحبه أجمعين.

#### 1849

# الفهرس

| ٠ ٥ | المقدمة                                                                                                                                                                |
|-----|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|     | مقدمة الشارح                                                                                                                                                           |
| ٩   | الحديث الأول: (إنما الأعمال بالنيات)                                                                                                                                   |
| ۲٥. | الحديث الثاني: (بينما نحن جلوس عند رسول الله عليه الله عليه الله عليه الله عليه الله عليه الله الله الله الله عليه الله الله على الله الله الله الله الله الله الله ال |
| 90  | الحديث الثالث: (بني الإسلام على خمس: شهادة)                                                                                                                            |
| 99. | الحديث الرابع. (إن أحدكم يجمع خلقه)                                                                                                                                    |
| 117 | الحديث الخامس: (من أحدث في أمرنا)                                                                                                                                      |
| 178 |                                                                                                                                                                        |
| ١٣٥ | الحديث السابع: (الدين النصيحة)                                                                                                                                         |
| 127 | الحديث الثامن: (أمرت أن أقاتل الناس)                                                                                                                                   |
| 100 | الحديث التاسع: (ما نهيتكم عنه فاجتنبوه)                                                                                                                                |
|     | الحديث العاشر: (إن الله تعالى طيَّب لا يقبل إلا طيباً)                                                                                                                 |
| ۱۷٦ | الحديث الحادي عشر: (دع ما يريبك إلى ما لا يريبك)                                                                                                                       |
|     | الحديث الثاني عشر: (من حسن إسلام المرء تركه ما لا يعنيه)                                                                                                               |
| ۱۸۳ | الحديث الثالث عشر: (لا يؤمن أحدكم حتى يحب لأخيه)                                                                                                                       |
| ۱۸۸ | الحديث الرابع عشر: (لا يحل دم امرء مسلم)                                                                                                                               |
| ۲   | الحديث الخامس عشر: (من كان يؤمن بالله واليوم الآخر)                                                                                                                    |
| ۲٠٥ | الحديث السادس عشر: (لا تغضب)                                                                                                                                           |
| ۲٠٩ | الحديث السابع عشر: (إن الله كتب الإحسان على)                                                                                                                           |
| 419 | الحديث الثامن عشر: (اتق الله حيثما كنت)                                                                                                                                |
| 377 | الحديث التاسع عشر: (يا غلام إني أعلمك كلمات احفظ الله)                                                                                                                 |
| 74. | الحديث العشرون: (إن مما أدرك الناس من كلام النبوة)                                                                                                                     |
| 220 | الحديث الحادي والعشرون: (قل آمنت بالله ثم استقم)                                                                                                                       |
| 227 | الحديث الثاني والعشرون: (أرأيت إذا صليت المكتوبات)                                                                                                                     |

|     | لحديث الثالث والعشرون: (الطهور شطر الإيمان)                             |
|-----|-------------------------------------------------------------------------|
|     | لحديث الرابع والعشرون: (يا عبادي إني حرمت الظلم)                        |
|     | لحديث الخامس والعشرون: (ذهب أهل الدثور بالأجور)                         |
|     | لحديث السادس والعشرون: (كل سلامي من الناس عليه)                         |
| •   | لحديث السابع والعشرون: (البرحسن الخلق والإثم)                           |
|     | الحديث الثامن والعشرون: (وعظنا رسول الله عِلَيْقُ موعظة)                |
|     | الحديث التاسع والعشرون: (أخبرني بعملٍ يدخلني الجنة ويباعدني) ٢١٨        |
|     | الحديث الثلاثون: (إن الله فرض فرائض فلا تضيعوها)                        |
|     | الحديث الحادي والثلاثون: (يا رسول الله دلني على عمل إذا عملته دخلت) ٣٤٦ |
|     | الحديث الثاني والثلاثون: (لا ضرر ولا ضرار)                              |
| *   | الحديث الثالث والثلاثون: (لو يعطى الناس بدعواهم)                        |
|     | الحديث الرابع والثلاثون: (من رأى منكم منكراً فليغيره)                   |
|     | الحديث الخامس والثلاثون: (لا تحاسدوا ولا تناجشوا)                       |
|     | الحديث السادس والثلاثون: (من نفس عن مؤمن كربة)                          |
|     | الحديث السابع والثلاثون: (إن الله كتب الحسنات والسيئات)                 |
|     | الحديث الثامن والثلاثون: (إن الله تعالى قال: من عادى لي ولياً فقد آذنته |
|     | بالحرب)                                                                 |
| ,   | الحديث التأسع والثلاثون: (إن الله تجاوز لي عن أمتي الخطأ)               |
| · · | الحديث الأربعون: (كن في الدنيا كأنك غريب أو عابر)                       |
| ,   | الحديث الحادي والأربعون: (لا يؤمن أحدكم حتى يكون هواه) ٢٦٤              |
|     | الحديث الثاني والأربعون: (يا ابن آدم إنك ما دعوتني ورجوتني) ٢٩          |
|     |                                                                         |

## رَفْعُ بعِي (لرَّحِلِي (الغِجَّرَيُّ رُسِلْتِمُ (الغِرْمُ (الِفِرُوكِيِّرِيُّ رُسِلْتِمُ (الغِرْمُ (الِفِرُوكِيِّرِيْ

## الفهرس التفصيلي

| <br><b>-</b> - | • |     |     |     |       |    |
|----------------|---|-----|-----|-----|-------|----|
|                |   |     |     |     | -     | £. |
|                |   | . " | مقت | -11 | . V . | ١. |

|   | الصفحة                                         | لموضوع                                    |
|---|------------------------------------------------|-------------------------------------------|
|   | ين وقعت لهم أخطاء في العقيدة٧                  | ـ كيفية التعامل مع العلماء المجتهدين الذ  |
|   | دموته٧١                                        | ـ كيف تكون الهجرة إلى رسول الله ﷺ بع      |
|   | · Y1                                           | ـ قرن الرسول ﷺ مع الله عز وجل بالواو      |
| , | قول: «الله ثم رسوله أعلم» ومتى يعمل بها؟ . ٢١٠ | - التفصيل في قول «الله ورسوله أعلم» و     |
|   | 77                                             | ـ خطر الاختلاف والتفرّق                   |
|   | ۲۷                                             | - إعراب كلمة التوحيد «لا إله إلا الله»    |
|   | حمد رسول الله ركناً واحداً٢٩                   | ـ سبب جعل شهادة أن لا إله إلا الله وأن م  |
|   | ۲۰                                             | ـ هل الشهادة تدخل الإنسان في الإسلام      |
|   | ة هل تقبل منه؟                                 | ـ عندما ينطق الأسير من الكفار بالشهاد:    |
|   | لم يقل وخاتم الرسل؟                            | ـ قال الله تعالى ﴿ وخاتم النبيين ﴾ فلماذا |
|   | 77                                             | ـ ما تتضمنه شهادة أن محمداً رسول الله     |
|   | ٣٥                                             | ـ خطر معارضة سنة محمد ﷺ                   |
|   | 77                                             | ـ ضلال من يستغيث بالنبي محمد عَلَيْةٍ     |
|   | ٤٢                                             | ـ تعريف الإيمان                           |
|   | ٤٢                                             | تعريف الإيمان لغة: بالتصديق فيه نظر       |
|   | نصارى مؤمنون بالله٢٤                           | ـ يخطىء خطأ كبيراً من يقول: اليهود واا    |
|   | ٤٣                                             | _الإيمان يتضمن أربعة أمور                 |
|   | دم على صورته» ٥٤                               | ـ جواب مفصل في حديث: «إن الله خلق آن      |
|   | الصالح                                         | _التحذير من الخروج عن طريقة السلف         |
|   | ٥٠                                             | ـ الإيمان بالملائكة يتضمن أمور            |
|   | وسى كليم الله، وإبراهيم خليل الله» ٥٥          | ـ تنبيه على مقولة: «محمد حبيب الله، وم    |
|   | سر»                                            | ـ تنبيه على مقولة «انتقل إلى مثواه الأخ   |

| يمان بالقدر يتضمن أموراً                                              | الإد   |
|-----------------------------------------------------------------------|--------|
| ف وجه الله تعالى الخطاب للقلم والقلم جماد                             | ـ كية  |
| دة اللوح المحفوظ                                                      | ـ ماد  |
| حسان                                                                  | الإ.   |
| كم منْ يحدد عمر الدنيا وانتهائها                                      | ـ حک   |
| ساط أشراط الساعة                                                      | ـ أقد  |
| ، الملائكة يظهرون بأشكال أخرى                                         | ـ هل   |
| كم من ترك ركن من أركان الإسلام                                        | ـ حک   |
| رق بين الإسلام والإيمان٧٢                                             |        |
| لملائكة أجسام أم عقول أم قوى٧٤                                        | مل ا   |
| كم منْ آمن بواحد من الرسل فقط ٧٥                                      | _ حَ   |
| رد على منكري البعث ٧٥                                                 | ـالر   |
| ِ اتب القدر                                                           | ـ مر   |
| ، سبحانه عالم بكل شيء وجاءت آيات تدل على تجدد علم الله فما الجمع٧٧    | _ الله |
| كتابة أنواع                                                           |        |
| عاء: «اللهم إني لا أسألك رد القضاء ولكن أسألك اللطف فيه» دعاء باطل ٧٩ | ـ دء   |
| جهمية لهم ثلاَّت جيمات كلها فساد                                      | _الـ   |
| ل العبد مجبر على الفعل أو مخير                                        | ـ ها   |
| جواب على محاجة آدم وموسى عليه السلام في القدر                         | _ اك   |
| صة السارق عندما احتج على عمر رضي الله عنه بالقدر                      | _ قد   |
| ل في القدر شر؟                                                        |        |
| ل في تقدير المخلوقات الشريرة حكمة                                     | _ ها   |
| ل الأجل وراثيل الأجل وراثي                                            | _ ها   |
| قول الصحيح في الروح                                                   |        |
| حة مقنعة لمن يبحث عن كيفية صفات الله تعالى                            |        |

| < < W |                                                                   |
|-------|-------------------------------------------------------------------|
|       | الملائكة هل تكتب باللغة العربية                                   |
|       |                                                                   |
|       | ـ هل الكتابة في صحيفة أو على الجبين                               |
|       | - الفرق بين «لا معبود بحق إلا الله» و «الله معبود بحق»            |
|       | ـ في الحديث: «لا يؤمن» هل تدل على نفي الإيمان                     |
|       | ـ التأويل وأقسامه                                                 |
|       | ـ كتابة الله نوعان قدرية وشرعية                                   |
| 711   | - أمثلة على الكتابة القدرية والشرعية                              |
|       | - قول «سبحان الله» تنزيه الله سبحانه عن ثلاثة أشياء               |
| 70.   | ـ هل القرآن كله كتب في لوح محفوظ                                  |
| Y00   | ـ كيف توزن الأعمال وهي ليست أجسام                                 |
| 444   | ـ الشمس تدور على الأرض وأدلة ذلك                                  |
|       | ـ طاعة ولاة الأمر العصاة                                          |
| 711   | ـ خطأ من يقسم البدع إلى حسنة ومباحة ومكروهة                       |
| . 711 | ـ جمع المصحف وكتابة الحديث لا يصح أن يطلق عليه بدعة حسنة          |
| 717   | ـ قول عمر رضي الله عنه «نعمت البدعة»                              |
|       | ـ البدع أقسام مكفرة ومفسقة وبدع يعذر صاحبها                       |
| ۲۲۷   | ـ المراد بالظل في قوله: «يوم لا ظل إلا ظله»                       |
|       | ـ حال العبد مع الرجاء والخوف                                      |
|       | ـ هل ينسب النسيان لله تعالى                                       |
| ٣٤٨   | ــ محبة الله تعالى                                                |
| 459   | _إنكار صفات الله تعالى على قسمين إنكار تكذيب وهو كفر وإنكار تأويل |
| 837   | _أقسام إنكار التأويل                                              |
| ۲٦٦ . | _هل الأعمال شرط لكمال الإيمان أو شرط لصحة الإيمان                 |
| ۳۸۰   | ــلماذا سمي يوم القيامة بهذا الإسم                                |
|       | _ أقساء المضاف المرالله تعالى                                     |

| الرد على من يقول المعاصي مكتوبة عليَّ                                                                                                 |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| . من هم أولياء الله تعالى                                                                                                             |
| أنواع الولاية                                                                                                                         |
| ـ هل الولي واسطة بين الله وخلقه                                                                                                       |
| الدعاء ينقسم إلى دعاء عبادة ودعاء مسألة                                                                                               |
| - لابد في الدعاء من رجاء الله تعالى                                                                                                   |
| - إثبات صفات النفي                                                                                                                    |
| ئانياً: الحديث:                                                                                                                       |
| ـ حديث: «إنما الأعمال بالنيات» انفرد بروايته عمر رضي الله عنه                                                                         |
| ـ ما اتفق عليه البخاري ومسلم يفيد العلم                                                                                               |
| ـ مكانة صحيحي البخاري ومسلم                                                                                                           |
| ـ ذكر بعض العلماء أن مدار الإسلام على حديث: «إنما الأعمال                                                                             |
| بالنيات» وحديث: «من عمل عملاً ليس عليه أمرنا فهو رد»                                                                                  |
| - حديث جبريل عليه السلام لو استنبط منه الفوائد لبلغت مجلداً ٦٨                                                                        |
| ـ وضع حديث: «المؤمن القوي» في لوحة ملعب رياضي ٩٠                                                                                      |
| الفرق بين حدثنا وأخبرنا                                                                                                               |
| _قول: «حدیث حسن صحیح»                                                                                                                 |
| ـ المبهم في الحديث                                                                                                                    |
| حديث الرجل الذي سأل عن الحلال والحرام ولم يذكر الزكاة والحج ٢٤١                                                                       |
| _الحديث القدسي هل هو كلام الله أو وحي من الله ولفظه من الرسول على الله عند المديث القدسي المعام الله الله الله الله الله الله الله ال |
| ـ الفروق بين القرآن والحديث القدسي                                                                                                    |
| حديث: «كل مولود» وحديث: «كلكم ضال» كيف يجمع بينهما                                                                                    |
| -استدل الصوفية بحديث: «استفت قلبك» على أن الذوق دليل شرعي والجواب عليه ٢٩٩                                                            |
| - الجمع بين حديث: «كل بدعة ضلالة» وحديث: «من سن في الإسلام سنة حسنة». ٣١٠                                                             |
| -الجمع بين حديث: «لن يدخل الجنة بعمله» وحديث: «أخبرني بعمل يدخلني الجنة» ٢٢٤                                                          |

| { { 0                                                                            |
|----------------------------------------------------------------------------------|
| الحديث المرسل                                                                    |
| النووي رحمه الله يتساهل كثيراً في الحكم على الأحاديث في هذا الكتاب ٤١٣           |
| . الغالب أن ما يذكره من الأحاديث الضعيفة له شواهد يرتقي بها إلى درجة الحسن ٤١٣   |
| ـ قول المؤلف «رواه ابن ماجة والبيهقي وغيرهما» هل يشمل الأعلى أو الأدني فقط   ٣١٣ |
| ـ حديث «رفع عن أمتي الخطأ» مهما قيلُ في ضعفه فإن القرآن الكريم يشهد له ٤١٤       |
| نالثاً: الفقه:                                                                   |
| ـ تمييز العادات من العبادات                                                      |
| - تمييز العبادات بعضها من بعض                                                    |
| -النية محلها القلب                                                               |
| ـ قصة لطيفة مع رجل يجهر بالنية                                                   |
| ـ هل التلبية في الحج والعمرة جهر بالنية                                          |
| ـ ليس من السنة في الحج «اللهم إني أريد الحج أو العمرة» ١٥                        |
| تعريف الهجرة ٢٦                                                                  |
| _حكم الهجرة                                                                      |
| _ تعيين النية لفرض الوقت في الصلاة                                               |
| ـ أيهما أفضل العلم أم الجهاد؟                                                    |
| ـ هل الهجرة واجبةً أم مستحبة؟                                                    |
| _خطأ من إذا جاءه أمر من الشريعة يسأل هل هو للوجوب أم للاستحباب؟ ٣٤               |
| ـ ثابت بن قيس رضي الله عنه أوصى بعد موته وكيف حدث ذلك                            |
| ـ العمل بالرؤيا في الوصية                                                        |
| ـ شروط التفطير٠٠٠٠                                                               |
| ـ لماذا خص الحج بالاستطاعة                                                       |
| _حكم العمل بشرع من قبلنا                                                         |
| _من ترك الصلاة متعمداً هل يقضي٧١                                                 |
| ـ من ترك الزكاة متعمداً هل يقضى٧١                                                |

| -  | - 2 |    | _      |
|----|-----|----|--------|
|    | ~   | _  |        |
| •  | ~   | i  | 386    |
| ۷. | 4   | ١. | 100000 |

| من مات وهو لم يزك فهل تخرج الزكاة من ماله؟٧١                               |
|----------------------------------------------------------------------------|
| . من ترك الحج حتى مات هل يحج عنه                                           |
| . السبب إذا بني عليه الحكم صار الحكم للسبب                                 |
| . حكمة عظيمة في أركان الإسلام                                              |
| قصة لأحد الملوك وجبت عليه كفارة وفتوى أحد العلماء له وما فيها من مخالفة ٩٨ |
| النطفة هل يجوز إلقاؤها                                                     |
| الأحكام المترتبة على كون المضغة مخلقة وغير مخلقة                           |
| الأحكام المترتبة بعد بلوغ الجنين أربعة أشهر                                |
| - إذا أتم الجنين أربعة أشهر وبقاؤه سبب لموت أمه فهل يجوز إسقاطه؟ ١٠٧       |
| - العبادة لها شرطان                                                        |
| - المتابعة لا تتحقق إلا إذا كان العمل موافقاً للشريعة في أمور ستة          |
| ـ الطلاق في الحيض هل يقع                                                   |
| ـ تلاعب الناس بالطلاق                                                      |
| _الأصل في العبادات المنع                                                   |
| ـ تقسيم للأحكام                                                            |
| _حكم الحمى                                                                 |
| ـ أسباب الاشتباه في عدم معرفة الحكم                                        |
| ـ حكم الأكل من اللحم لا يُعلم هل ذكر اسم الله عليه أم لا                   |
| _قاعدة في التعامل مع الاشتباه                                              |
| _أنواع الحمى                                                               |
| _الضرورة والتفصيل فيها٨٥٨                                                  |
| ـحكم التدوي بالمحرم                                                        |
| _منَّ كان غير قادر على القيام فهل يصلي قائماً ثم يجلس أو                   |
| يحلس في أو لها ثم إذا قار ب الركوع قام                                     |

| ـ هل رفع اليدين مشروع في كل دعاء                                      |
|-----------------------------------------------------------------------|
| ـ التعامل مع الشك                                                     |
| ـ تعريف المعاهد والمستأمن والذمي                                      |
| _ رجم الزاني المحصن هل فيه تعذيب                                      |
| _الحكمة في قتل الزاني المحصن بالرجم                                   |
| _ بما يثبت الزنا                                                      |
| ـ هل يشترط في الإقرار بالزنا التكرار                                  |
| _ هل اللواط مثل الزنا                                                 |
| _طريقة قتل منْ وقع في اللواط                                          |
| _ هل يقتل الوالد يولده                                                |
| _حكم المرتد                                                           |
| ـ منْ سب الرسول ﷺ فإن توبته تقبل ولكن يجب قتله ويصلى عليه             |
| _إذا تاب من سب الله تعالى فإنه لا يقتل                                |
| _السبب في عدم قتل من سب الله مع توبته وقتل من سب الرسول ﷺ ولو تاب ١٩٨ |
| _ حكم الضيافة                                                         |
| _ يطلق القتل فيما لا يحل أكله والذبح فيما يحل أكله                    |
| ـ طرق الإحسان في قتل الحيوان المؤذي                                   |
| _شروط الذبح                                                           |
| _هل يشترط في الذبيحة قطع المريء والحلقوم                              |
| ـ هل يشترط القطع من نصف الرقبة أوأسفلها                               |
| _إذا نسي التسمية عند الذبح فما الحكم                                  |
| ــ الجواب على منْ يعترض على حكم قطع يد السارق                         |
| ـ حالات يستثنى فيها قطع الودجين                                       |
| _معنى حدّ الشفرة                                                      |
| _ من إرحة الذبيحة أن تترك قوائمها الأربع مطلقة مع وضع الرجل على       |

| عنق الذبيحة٧                                                                      | 717   |
|-----------------------------------------------------------------------------------|-------|
| ـ شرع من قبلنا والتفصيل فيه                                                       | 777   |
| ـ قول الإمام أحمد «من ترك الوتر فهو رجل سوء »                                     | ۲٤.   |
| ـ لابد من استشعار ثلاثة أمور في العبادات                                          |       |
| ـ عدوان وظلم أولئك المغرورين الذين يعتدون على أموال الكفار المعاهدين              | ۲٧٠   |
| ـ التحذير من الإعتداء على المعاهدين                                               | ۲٧٠   |
| - إذا علم القاضي بالحق للمدعي أو المدعى عليه فهل له أن يصلح بينهما                | ٢٨٦   |
| ـ هل يستحب تقارب الخطى في الذهاب إلى المسجد                                       | ۲۸۷   |
| ـ هل يستحب لمن جلس ينتظر الجمعة أن ينوى الاعتكاف                                  | ۷۸۷   |
| ـ هل يجوز الاعتكاف في غير رمضان /                                                 | ۲۸۷   |
| _الآذان الأول للجمعة                                                              | ۲.۷   |
| ـ من فقه المفتي إذا أجاب أن يذكر ما تدعو الحاجة إليه                              | 277   |
| <ul> <li>الجواب عمن يعيب على الشيخ بن تيمية - رحمه الله - أنه إذا أجاب</li> </ul> |       |
| أتى بمسائل كثيرة                                                                  |       |
| ــ هل المعاصي تبطل الصوم                                                          | T77.  |
| ـ الاستعادة عند قراءة القرآن الكريم                                               | ۲۲۸ . |
| ـ بعض الناس إذا أراد قراءة آية قال: قال الله عز وجل أعوذ بالله من الشيطان         |       |
| الرجيم وهذا تخليط وغلط                                                            |       |
| ـ حكم تارك الصلاة                                                                 | ۲۳۱ . |
| ـ هل الفرض والواجب بمعنى واحد                                                     | ۲۲۸ . |
| ــ هل عقوبة شارب الخمر حد                                                         |       |
| ـ الأصل في العبادات المنع                                                         | ٣٤١.  |
| ـ تقسم الشعر في الإنسان من حيث إزلته إلى ثلاثة أقسام                              | ۳٤١.  |
| _ فعل ابن عمر رضي الله عنه في قصه من لحيته ما زاد عن القبضة في الحج               | ۳٤٢.  |
| - مقدار الوقت بين الأذان الأول والثاني للجمعة                                     | ٣٤٤ . |

| \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \                                    |          |
|--------------------------------------------------------------------------|----------|
| ــر يجب رفعه والضرار يجب رفعه مع عقوبة فاعله                             | _الض     |
| ة على الضرار المحرم                                                      |          |
| ع البينة                                                                 | ـ أنوا   |
| اع البينة<br>سامة حكمها ودليلها                                          | _ الق    |
| الرجل على بيع أخيه هل يشمل زمن الخيار أو بعده                            |          |
| شراء الإنسان على شراء أخيه كبيعه على بيع أخيه                            |          |
| وى الإعسار                                                               |          |
| يف الخطأ والنسيان والإكراه                                               | ـتعر     |
| يع المحرمات في العبادات وغير العبادات إذا فعلها الإنسان جاهلاً أو ناسياً |          |
| كرهاً فلا شيء عليه                                                       | أق مدَّ  |
| لهل والنسيان هل يدخل في حق المخلوقين                                     | _الج     |
| لهل والنسيان يدخل في المحظورات و لا يدخل في المأمورات ١٩                 |          |
| تسقط الواجبات بالجهّل                                                    |          |
| حاضت ولم تصم إلا بعد بلوغ خمسة عشرة سنة فماذا عليها                      | _ منْ    |
| , جهل حكم الزكاة فماذا عليه                                              | ـ مڻ     |
| ل الشيخ السعدي ـ رحمه الله ـ في المسائل الخلافية ومنَّ وقع فيها ٢١       | _قو      |
| فاً: علوم عامة                                                           | راب      |
| ﺎﻥ ﺍﻟﻨﻮﻭﻱ ﺭﺣﻤﻪ ﺍﻟﻠﻪ ٧                                                    | ـ مک     |
| بب انتشار كتاب رياض الصالحين                                             | <u>_</u> |
| سيته بحفظ الأربعين النووية                                               | _ود      |
| ئدة بلاغية في حديث «ومن كانت هجرته لدنيا»                                | _ قاءَ   |
| ريف الأعمال القلبية والنطقية والجوارحية                                  | ـتع      |
| لريقة النبوية في إلقاء العلم                                             | _ الد    |
| عة وقعت لفضيلة الشيخ رحمه الله في منى                                    | ۔ قد     |
| عة وقعت لفضيلة الشيخ رحمه الله في منى                                    | _ اس     |

| خبر أهله عن شيء مفقود ٣٨ | ـ حادثة وقعت في زمن الشيخ ـ رحمه الله ـ رؤيا لأب ميت يـ    |
|--------------------------|------------------------------------------------------------|
|                          | ـ قصة وقعت للإمام أحمد عندما كان يئن من المرض              |
| ٧٦                       | ـ مقولة «يا من أمره بين الكاف والنون» غلط عظيم             |
| 97                       | ,                                                          |
| ۹ ۰                      | ـ عبارة «شهادة» في التوحيد يجوز فيها إعرابان               |
| 1.7                      | -<br>- الرزق نوعان نوع يقوم به الدين ونوع يقوم به البدن    |
| لإنسان                   | _قصة ذكرها الشيخ _ رحمه الله _ وقعت في عنيزة عن أجل ا      |
|                          | ـ أم المؤمنين عائشة رضي الله عنها تكنّت بأم عبدالله فهل له |
|                          | _القلب أساس الصلاح                                         |
|                          | _الرد على منْ يقول «التقوى هاهنا» عند نصحه عند المعاص      |
|                          | ـ العقل في القلب والدليل عليه                              |
|                          | _<br>_الدين قسمين دين عمل ودين جزاء                        |
|                          | - كيف تكون النصحية لله سبحانه ولكتابه                      |
|                          | _كيف تكون النصيحة لرسول ﷺ                                  |
|                          | _النصيحة للعلماء تكون بأمور                                |
|                          | _إذا نسب لعالم خطأ فكيف يعمل معه                           |
|                          | _غالب ما يؤتي المنتقد من إعجابه بنفسه                      |
|                          | _النصيحة للأمراء تكون بأمور                                |
| 181                      | حخطر نشر معايب الأمراء                                     |
| •                        | - بعض الناس تتوقد نار الغيرة في قلوبهم ثم يحدثون ما لا     |
|                          | حديث «الدين النصيحة» جامع لمصالح الدنيا والآخرة            |
|                          | _الفرق بين المقاتلة والقتل                                 |
| •                        | - خطأ من يقول «خان الله من يخونه»                          |
|                          | ـ معنى الشكر لله سبحانه وتعالى                             |
|                          | _الخيائث معناها و مثلها                                    |

| E & O \                                   |                                                          |
|-------------------------------------------|----------------------------------------------------------|
| = .                                       | .السفر من أسباب إجابة الدعاء                             |
|                                           | . السفر من أسباب إجابة الدعاء                            |
|                                           | . الحسن رضي الله عنه أفضل من أخيه الحسين رضي الله عن     |
|                                           | ـ خطر الوسوا <i>س</i>                                    |
| ا والنهي عن المنكر ١٨٢                    | . ضابط ترك العبد ما لا يعنيه وهل يدخل في الأمر بالمعروف  |
| ١٨٧                                       | ـ الحسد تعريفه وخطره                                     |
| ۲۰۰                                       | ـ الخير نوعان                                            |
| ۲۰۱                                       | ـ تحديد الجار                                            |
| 7.7                                       | ـ هل الضيافة عامة في المدن والقرى                        |
|                                           | الكلام ينقسم إلى خير وشر ولغو                            |
| ۲۰۳                                       | ـ كيف يكون إكرام الجار                                   |
| ۲۰۳:                                      | ـــــــــــــــــــــــــــــــــــــ                    |
| په ۲۰۳۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰ | ـ من قدم له ضيف ومسكنه ضيق فهل يعطيه مالاً ليسكن فب      |
| T•7                                       | _مراعاة حال المخاطبين                                    |
|                                           | ـ علاج الغضب                                             |
|                                           | ـ الخلق الحسن هل هو طبيعة أمكتسب                         |
| 777                                       | ـ متى تكون التقوى سراً وعلانية                           |
| 777                                       | ـ هل من التقوى فعل الأوامر في أماكن غير لائقة            |
| ين                                        | ـ هل معاملة الناس أحياناً بالحزم والقوة ينافي الخلق الحس |
| 777                                       | ــالحياء نوعان                                           |
|                                           | ـ الحياء طبيعي ومكتسب                                    |
| 778                                       | _متى يكون الحياء مذموماً                                 |
|                                           | ـ ينبغي لطالب العلم أن يسأل سؤالاً جامعاً مانعاً         |
| YTV                                       | _الصواب أن يقال: فلان مستقيم لا ملتزم                    |
| Y&Y                                       | -الفرق بين الراضي والصابر                                |

| أفضل أنواع الصبر                                                               |
|--------------------------------------------------------------------------------|
| الهداية نوعان توفيق ودلالة                                                     |
| الذنوب ثلاثة أقسام                                                             |
| الأمر بالمعروف لابد فيه من شرطين                                               |
| النهي عن المنكر لابد فيه من شروط                                               |
| أقسام زوال المنكر                                                              |
| . السؤال من الصحابة رضوان الله عليهم وضرورة فهم الأمة ذلك ٢٨٣                  |
| ـ الشمس تدور على الأرض وإدلة ذلك                                               |
| - إذا وجد الإنسان رجلا على الطريق فهل يجب أن يحمله معه؟ وما الحكم إذا          |
| خاف منه؟                                                                       |
| - الغضب شهل ينافي حسن الخلق                                                    |
| ـ تعريف التقوى                                                                 |
| ع.<br>ـ هل تشرع الوصية من العالم في كل الأحوال                                 |
| ـ تكرار الفعل «أطيعوا» في قوله تعالى ﴿ يا أيها الذين آمنوا أطيعوا الله وأطيعوا |
| الرسول﴾ ولم يكرر مع ولاة الأمر والسبب في ذلك                                   |
| ـ أمير السفر هل تلزم طاعته                                                     |
| _أحوال الناس في القضاء اليوم                                                   |
| - إذا كثرت الأحزاب في الأمة فلا تنتم إلى حزب                                   |
| ـ الواجب على جميع المسلمين أن يكون مذهبهم مذهب السلف الصالح                    |
| لا الانتماء إلى حزب معين يسمى السلفيين                                         |
| ـ مكبر الصوت أول ظهوره في الجامع الكبير في عنيزة وما حصل من الشيخ              |
| السعدي_رحمه الله                                                               |
| _حال الشيخين النووي وابن حجر -رحمهما الله                                      |
| - توجيه طلبة العلم في التعامل مع من ينتقد العلماء  ٣١٦                         |
| _الاستدلال بالآبات لا بشترط فيه الاستعادة                                      |

|      | 204          |                                                                        |
|------|--------------|------------------------------------------------------------------------|
|      | ٣٢٨          | ـ خطأ من يستدل بالآيات فيقول: قال الله تعالى أعوذ بالله                |
|      | 377          | - من صور التعليم بالقول والفعل                                         |
|      | ٣٣٤          | - فاندة مهمة في السكوت عما لم يسأل عنه الصحابة رضوان الله عليهم أجمعين |
|      |              | ـ الزهد: ترك مالاً ينقع في الآخرة                                      |
|      | 757          | ـ الورع: ترك ما يضر في الدنيا                                          |
|      |              | - الدنيا شُميت دنيا لوجهين: دنيا في الزمن ودنيا في المرتبة             |
|      |              | ـ كيف يكون الزهد فيما عند الناس                                        |
|      | ٣0.          | ـ حكم طلب المسلم محبه الكفار له                                        |
|      | ٣0.          | ـ هل من الزهد ترك السيارات والملابس الجميلة                            |
|      |              | ـ منْ يسر عندما يُسأل هل يطلب الناس منه                                |
|      | ٣٦٢          | - منْ سمع بالمنكر هل يدخل في حكم من رأى                                |
|      | ۳٦٣          | ـ هل تقاس الكتابة عن المنكر بالقول                                     |
| Ų    |              | _الانكار في مسائل الخلاف                                               |
| ٠: . | ٥ ٢٦         | _إذا خاف القائم بالإنكار فتنة                                          |
|      | ٥٢٣          | ـ الإنكار بالقلب والتغيير حال القدرة                                   |
|      |              | ــ هل ينكر بقلبه مع جلوسه في مكان المنكر                               |
|      | ٣٦٧          | _ ضابط التغيير باليد                                                   |
|      | ۸۲۲          | ـ تعريف الحسم                                                          |
|      | <b>TV:1</b>  | - هل يدخل في الحسد محبة الإنسان كونه أعلى من أخيه                      |
|      | 777          | ـ مراتب الحسد                                                          |
|      | <b>TV. E</b> | ـ المخرج من البغضاء                                                    |
|      | <u>.</u> ٣٧٥ | _التدابر يكون بالأجسام والقلوب                                         |
|      | ۲۷۷          | ــالتحذير من الغيبة                                                    |
|      | ۲۷۸          | ـ تحذير من غيبة العلماء وأنه اعتداء على الشريعة                        |
|      | <b>TV9</b>   | ــالتورية حكمها وأقسامها                                               |

تم بحمد الله سبحانه وتعالى الفهرس التفصيلي وبه تم الكتاب

رَفْعُ عِب (لرَّحِمْ الْهُجِّنِّ يُّ (سِلُنَر) (البِّرِثُ (الِفِرَووَ رَبِّ

